
رحلة حقوقية
في رسالة الحقوق

  للإمام زين العابدين 

الجزء الأول

تأليف
إبراهيم سلمان بوخمسين

مهرجان تراتيل سجادية العاشر



 رحلة حقوقية في رسالة الطريق للإمام زين العابدين
إبراهيم سلمان بوخمسين

الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة - مهرجان تراتيل سجادية العاشر
السيد جمال الدين الشهرستاني

دار الوارث للطباعة والنشر
الأولى

2024م - 1446هـ
424

عنوان الكتاب :
إعـداد :
الناشر :
الإشراف والتنسيق والمتابعة : 

المطبعة :
الطباعة :
سنة النـشر :
عدد الصفحات :







إهداء

إلى زين العابدين وسيد الساجدين

إلى صاحب زبور آل محمد

إلى صاحب رسالة الحقوق التي لا مثيل لها

إلى المغلول بسلاسل الطغاة وواضع الأغلال عن أعناق العباد

إلى سليل الحسين وعلي ومحمد الإمام علي ابن الحسين

إلى القارىء الكريم، إلى كل متطلع إلى حياة كريمة عمادها صلة الله وصلة الناس 
على ما جاء في هذه الرسالة العظيمة.

إلى روح ابي وأمي

إلى فتاة الواحتين الصابرة والمشجعة لمواصلة طريق البحث والكتابة

أهدي هذا العمل المتواضع





7يدبنعيا نمزيصقمإ ا يف يصزرسلي ختيصق سيمخت   

تخميس قصيدة الفرزدق في الإمام زين العابدين

للشاعر / ناجي بن داود الحرز

تكرم علينا الشاعر الكبير ناجي بن داود الحرز صاحب منتدى الينابيع الهجرية 
بتخمي�س قصيدة الف�رزدق في الإمام زين العابدين، والحق يق�ال فإنه قد اجاد وأفاد، 
اذ ان ه�ذا ال�رب من فنون الش�عر التى لا يتاح لأي احد الخ�وض فيه والإجادة الا 
م�ن كانت لديه ملكة ش�عرية قوية حتى كأنك لا تكاد تف�رق بين أصل القصيدة وبين 

تخميسها.

وأنا أش�كره كل الش�كر ولقت رأيت ان اجعلها في مقدمة بحثي هذا حيث ان 
كل معاني هذه القصيدة أصلها وتخميسها تخص إمامنا زين العابدين وصاحب رسالة 

الحقوق محل البحث.

صققلمُي صق��ه��مىي خ��طي ر��سي ق��ل��هي صق��ح��ب��مي
صق��ك��لِ��مُ صق��ح��سئ��إي ش��ك��وكي أ صحي ور���سي

رُح�تكمُي قلم لي جسءن ي إنْي التُي أوي
وصق��ك��إلُ صق��ج��واُي ح��لّي أخ��تي سسئل ي خ��سي

ا�مِرُ�وص ط��اّي�����هي إذصي ي�����ن��سنٌي ع�نميي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 8

مُ�دّكَ��إَا ال�ب�ي�ت  ربّ  ح��باني  ف��ق��د 
سِ��وَرا الب طمى  آل  فضل  في  ي�لوتُ 

والأم�إا الح�ق  ملوك  م�نها  ع�إف�تُ 
خ�بَ�إا ي��س�ت�ام�ن�ي  ف��ت�ى  أي�ان�ي  إذا 

ي�ن�كت�م ل�يع  عل�يّ  ف�ض�ل  ف�����إنً 

ح�ب�أيَ��هُ  الأن�وارُ  ك�ان�ت  ال�ذي  ه�ذا 
نشأيَ�ه الطهإ  حجوُر  وصاغ�ت  قِ�دْماً 

إش��ااَيَ���ه م��زه��وّا  ال��ده���إ  ف���إاا 
وطأي�ه ال�بطحاء  ي�ع�إف  ال�ذي  ه��ذا 

والح��إم وال�����ح��ل  يع�إفه  وال�ب�يت 

واع�ت�زموا ازسام  ش�ي�دوا  مَن  ابن  هذا 
وان�ت�ظبوا ازي��ب��ان  ج�بهة  وأس��س��وا 

واقتحبوا الله  في  جاهدوا  من  ابن  هذا 
كلهم ال�له  ع�ب�اا  خ�ي��إ  اب��ن  ه�ذا 

العلم ال�طاهإ  ال�نقي  ال�تقي  ه�����ذا 

ي�سائ�لها ال�ع�ل�ي�ا  الى  يوما  ج�ئ�ت  إن 
ن�ائ�لُ�ه�ا الأم�ج�ااِ  م�ِن  أُن�ي�لَ  ل�ب�ن 

واب�لُها بال�ع�ز  ه�بى  م�ُذ  ل�بن   : ق�التْ 
ق��ائ��ل��ها ق��ال  ق��إي��ش  رأي��ه  إذا 

الكإم ي�ن�تهي  ه��ذا  م�ك�ارم  الى 

كَبإت ق�د  الد�لق  باري  ع�ند  ث�ُلّ�ةٍ  مِن 
ذٌك�إتْ إنْ  وال�توح�يد  ال�ع�دل  يُس�تذكإ 

طَهُإتْ ق�د  ال�ن�وراء  ط�ي�نته  أم�ش�اج 
ق�ُ �إت التي  العلياء  ال��ذروز  الى  يُنبي 

والعجم ازس���ام  ع��إب  ن�ي�لها  ع�ن 



9يدبنعيا نمزيصقمإ ا يف يصزرسلي ختيصق سيمخت   

يآخ�تِ�هِي ر�د� وصسي يسق�مخ�تي س�سري ا��مي
ق�إصخ�تِ�هِ نَ�شْ�إصًي صق�ت�قىي ع�ط�إُي وف�سحي

ه��مصخ��ت�ِ�ه رِ�تي صك� ي خ�ذع���ذعي ر�ب�سي
رصح�ته ع���إف�سني خ��ب��سك��هي خ��ك��ساي

خ�س�تلم ج��سءي رسي صذصي صق�حط�نمي رك�تي

و ر�زرُ�هُ وق��ه�سنسًي صق��ب��نتُي خ��شت�سا�هي
ر��بس�بُ�هُ لاحي إرّ��سي صلأرضي وي�ش�إ ي

أك��ت��بُ��ه ق�س�تُي حلمسي يسقلهي أا�سبتُي
خ�ل�ث�به جسءي امي رتي صق�بنتي خ� �لمي ق��وي

صق��ق��مل وطسي رسي ر�ن�هي خ��ل�ث�مي ق�د�إي

ر��ن�ط��ل��قُ صقلهي ج�الي رِ�تي روحهي ف� ي
أق��ق صقب طمىي يهسءي ر��تي ع�نن�هي ف�� ي

ف�لَقُ صق�ب�إي�ضىي خ�ق�ن�تي رتي ا�ل�بهي ف ي
ع�ب�ق رخ��ح��هي خ��ن�زرصني ك�م�هي ف ي

شبم ع�إن�ن�نهي ف� ي أروعي ك�في فيي

ن��ه�سخ��تِ��هِ أا� ىي إقىي صق�وا��سرَي ح�س ي
ح�بسخ�تِ�ه رتي حِ� نسًي ي صق� �زَّ وأس�ك�تي

ح�سج��ت�ه ي� �ضي ف ي س�سئ�لٌي ج�سءَهُي إنْي
رهسي�ت�ه رتي وخغ�ض ي حنسءي خ�ُغ�ض ي

خ��ب��ت��س��م ح����ني صلاي خ�����ك��ل��مي ف����اي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 10

ج�لَّ�ل�ه ال�مضل  ب�ع�ظ�يم  مَ�نْ  س��بحان 
اك�ب�ل�ه وال دق  وال�نُّ�هى  وبال�ت�قى 

أنزلَ�هُ ال�م� ل  ك��ت�اب  في  وف�ض�له 
ل�ه الأن��ب�ي�اء  ف��ض��ل  اان  ج�ده  مَ�ن 

الام��م ل�ه  اان��ت  ام��ت�ه  وف���ض�ل 

بحُضوَيِ�هِ ربي  خ� هم  م�ع�ش�إ  مِ�نْ 
ل�دع���ويِ�هِ غُ���إاًّ  ق��اازً  واخ��ت�ارهم 

ب�ب�ش�ي��ت��ه ط�ه  مُ��شْ�ب�ها  م��ش�ى  إذا 
غ�إيه ن��ور  من  ال�ه�دى  ن�ور  ي�ب�ي�ن 

الظلم اشراق�ها  عن  ينجاب  كالشبع 

عزيُهُ ال�ع� �ب�اء  ال�واح�د  ع�زز  مِ�ن 
ك�سويُ�هُ والأم�ج�اا  ال�م�دإ  وبُ�����إاز 

م�ن�ب��تُ��هُ ال��وحي  اار  أرُوم�ة  وم�ن 
ن�ب�ع�ت�ه الله  رس��ول  م�ن  م�ش��ت�ق��ةٌُ 

والش�يم وال�د�يم  ع�ن�اصره  طاب�ت 

طائِ�لَ�ه الان�س�اب  ب��اذخ  مِ�ن  طال  ق�د 
كاه�لَ�هُ ال�عز  م�ست�ط�يل  من  واح�ت�ل 

ش�ب�ائ�ل��ه ن��ش�وانا  ي�ن�م�س�تَ  ي�ام�ن 
ج�اهل�ه ك��ن�ت  ان  ف�اط�ب�ة  اب�ن  ه�ذا 

خ��ت��ب��وا ق�د  ال�له  ان�ب��ي�اء  ب�ج��ده 

ق�دّمَ��ه ال�ع�إش  ذو  ربّ�هُ  ال�ذي  ه�ذا 
س�لّ�ب�ه س�م�ي�ان  ب�ن�ي  س�ي�وف  وم�ن 

ك��إّم��ه ال�غ���إّ  ال�هُ��داز  وبام�ت��داا 
وع���ظّ����ب���ه ق����دما  ش��إف��ه  ال�له 

ال�ق�لم ل��وحة  في  ل�ه  ب�ذل�ك  ج��إى 



11يدبنعيا نمزيصقمإ ا يف يصزرسلي ختيصق سيمخت   

رمسخإه رتي ن�ش�إٌي صق�كوني ط�بّ�قي ا�مي
ر�آث��إه ر�تي ن�ورٌي صلارضي ف� ي وش�عي

ر�ن�سي��إه ف ي ق�ح��نسًي صق�بج�مُي خ�ُ ��ن�مهي
ي�ض�سئ��إه ه�ذصي ر�تي ا�وق�كي وق�ن�عي

وصق� جم صن��ك��إتي ر��تي ي�� ��إفي صق�� ��إبي

رُ تزرس صقجواي ي�سبي خ�ط�إ ي جسءي رَ�تي
رُغ�ت�نبس أه��لنهي رِ�تي صق�إفمي وخ�أر�لي

ر�بت��س�ب�سي وصلان� �سلي يسق�د��ن�إي لاا�سهي
ن�م� هبس ع��مّي غ��ن��سثٌي خ��مخ�هي ك�ل�تسي

عمل خ إوه�ماي ف�اي خ�س�توك�م�سني

ن�وصظِ�إُهُ يسق�حس�نىي صق�نسسي ف� ي ي�موري
يشسئ�إُهُ ي�أي�نهمي وصق�ج�واي يسق�م�ضلي

س��وصي��إُهُ ر��ح�ت�سجي اوني يُ���مَلْي وق�مي
يوصاره ي��د�ش�ىي لاي صق�د�ل�نق�ةي س�ه�لي

وصقش�نم صق�دلقي حستي صث�نسني خ�زخ��ن�هي

رُ��م�ت�ت��حُ صقل�هي ف��ض�لي ي�سبي ك�م�هي ف ي
خُ�بتَ�نَح صق�ب�نضسءي يسق�غ�إزي وصق�غ�ن�ثي

سبحوص ورتي جساوصي ق�بتي صق�زع�نمي ه�وصي
صف��ت��مح��وص صذصي أا��وصلي أث�ق�سلي ح�بّسلي

صقن م ع��ن��مهي يح��ل��وي صق�شب�سئلي ح��ل��وي

ع��إخ�ك�تُ�هُ ط�ب �سي ح�وق�هي ق�بتي لانَ�تْي
أرخ��ك��تُ����هُ رُ��مّتْي ق�هي صق�ق�لوبي وف ي

عشإيُهُ وصقب إوفي وصق طفي يسقلطفي
ن�ق�ن�بته ر�نبوني صق��وع��مي خ�د�ل�في لاي

خ� �ت�زل ح�ن�تي صرخ�بي صق�مض�سءي رحبي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 12

ي����واِاهِ في  لُ��ط�م��ا  ال���نس���ائ�م  ف�اق 
ي����ده من  ب�ازن��ع��ام  ال��ن�اس  وب�ااَرَ 

م���وراِهِ افءَ  ف��ي���ن�ا  الله  ف��جّ�إ  مُ��ذ 
ي����ش��ه���ده ف�ي  الا  ق����ط  لا  ق��ال  م�ا 

ن��ع��م لاؤه  كان��ت  ال��ت��ش�ه�د  ل�ولا 

ف�ان���ت���م��ع���تْ ل�لأي��ام  ال�له  أي��اح���ه 
فان�ق�شع�ت ال�ب�ؤس  ل�ي�الي  ع�نها  وزاح 

ل��بَ�عَ�تْ اف�اق�ه  من  ال�سع��د  ون��ج�ب�ةُ 
فان�ت�م�عت بازح��س��ان  البإي��ة  عمّ 

وال�ع�دم والام����اق  الغياهب  عنها 

ق��دِمُ��وا ح�ولَ�هُ  ف��جٍ  ك�ل  م�ن  ال��ن�اس 
فازاح�بوا ال�م��وز  ف��ي�ض  م��وراَ  رأوه 

ع��ل��ب��وا؟ ق��د  ال�له  ول�يَّ  ذَاك  أل��ي�ع 
وب�غض�ه�ب�وا اي�ن  حب�ه�م  م��ع�شإ  م�ن 

وم�ع��ت� �م م�ن�جى  وق��إب�ه��م  كمإ 

االّ��ت�همْ ك�ان�وا  ال��ت�قى  أه�لُ  عُ��دّ  إن 
أس�نّ�ت�همْ كانوا  ال�ل��ق�ى  اه�ل  عُ�دّ  إنْ 

أزمّ��ت�هُ�مْ ك�انوا  ال�هُدى  اه�ل  عُ�د  إنْ 
أئ��ب�ت��ه�م ك�ان��وا  ال��ت�ق�ى  اه�ل  ع��د  إن 

هم قيل  الارض؟  أه��ل  خير  من  قيل  أو 



13يدبنعيا نمزيصقمإ ا يف يصزرسلي ختيصق سيمخت   

ي�س�سح�ت�ه�مْ أن�ه�سرصًي صق��ج�واُي ي�م�جّ�إي
آخ��ت�ه�مْ أن�وصرُي صق��ورىي ف ي وأش�إا�تْي

رنْحَ�تهِِم ي ضي رِتْي صق�غِ�نَىي ك�لي ي خُ�ن�سلُّ
غ�سخ��ت�هم ي�ُ�ْ ��مَي ج��وصاٌي خ�س�ت�ط�ن��عي لاي

ك��إر�����وص وإنْي ا����ولٌي خ��مصن��ن��ه��مي ولاي

ا�ت�بَتْ ظلبةٌي رسي صذصي صق��ش�ب��وسي ه��مي
اهَ�بَ�تْ ن��ك�بةٌي ر�سي صذصي صق�ح� �وني ه�مي

ث��ل�ب��تْ ث��ل��ب�ةٌي ر�سي صذصي صق�س�ّ�مصاي ه�مي
ص ر��ت أ ر��ةي ر�سي صذصي صق��غ�ن��وثي ه�مي

صق���رىيوصق��ن��سسيتخترل وصلاس���ميصس��مي

نشإِهُمُ طنبُي خ�سإىي صق�دُ�ل�مي ج�نّ�ةي ر�تي
ن�ب�ِ �هِمُ ص�م�وُي ط�هي ر�ن�سه�لِي ور�تي

جُ�واِه�ِ�مُ اَوْلَي ع�لّ ي خ�ب�ن��تي ور�تي
صك�م�ه�م رتي ي�سطسي صق� �س�إي خ�ق�ب�ضي لاي

ع�مر�وص وصني أس�إوصي صني ذق�كي س�ن�سني

خ�ّ �هَ�مُ ف�سق�لّهي ق�ه�مي صق� �سش�ق�وني
ط�نِ�نِ�ه�مُ ف�ض�لي رِ�تي خَ�سرَهَ�سي ي�ط�ن�ن�ةٍي

اورهِ�مُ ع�نمي يِ�����مُورٍي صق�جن�سني وف� ي
ي�ح�ب�ه�م وصق�ب�ل�وىي صق�شّ�إي خُ�س�ت�مف�عي

وصق�ن� �م صزح�س�سنُي ي�هي ف�نس�ت�إبّي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 14

شك�إُهُم الالاء  على  ي�ُس�ت�طاع  لا 
أم��إُهُ��مُ وه�يَ  أم��إٌ  ال�له  وق��درزُ 

غ�يُإهُ�مُ ك�ان  ما  ول�ولاه��مُ  ك�ان�وا 
ذك��إُهُ��مُ ال�له  ذك��إ  ب��ع���د  م��ق��دمٌ 

ال�ك�ل�م ب�ه  وم�د�ت�وم  ب�دء  ك�ل  ف�ي 

ب�داي�تَ�هُ�مْ ال�إاقي  ال�ع�ال�م  ي�ب�ل�غ  لا 
غ�اي�تَ�هُ�مْ والأوه�امُ  ال�ظ�نُّ  ي�درك  أو 

ت�َه�ُمْ ل�جَّ ال�م�كإِ  ج�واري  ي�ج�وزُ  ولا 
ساحت�هم الض�يم  ي�حل  أن  ل�ه�م  ي�أبى 

ض�د�م بال�ن�دى  وأي�دي  ع�بي�مٌ  خ�ير 

وَكَ�ذَا ف�ل�ي�ك�نْ  عِ�زاًّ  ال�ع�زُّ  وه�ك�ذا 
إذَا ال�د�اف�ق�ي�نِ  سِ�بَ�اكَ  ف�وق  ف�ل�يَ�عْ�لُ 

حِ�وَذَا ال�عُ�لى  ه�امِ  ع�لى  ع�ليٌّ  م�شى 
ذَا أول�ويّ�ةَ  ي�ع�إفْ  الل�ه  ي�ع�إف  مَ�نْ 

الأم�م نالَ�هُ  ه�ذا  ب�ي�تِ  مِ�نْ  ال�دي�ن 



مقدمة الكتاب

س�عى الإنس�ان في تاريخ�ه الطويل نح�و التكامل وح�اول جاه�دا أن يحصل 
ع�لى حقوق�ه وأن يضع القوان�ين واللوائح الت�ي تنظم له تلك الحق�وق, ليس حقوق 
الإنسان فقط بجنسيه وعمره وما يتعلق بها من جميع أنواع الحريات بل  حتى حقوق 
الحيوان والنباتات والجمادات وغيرها. لذا نرى إن جميع الرس�الات الس�ماوية وكافة 
الرسل التي بعثها الله سبحانه كفلت كل تلك الحقوق, ونزلت التشريعات التي تبينها 
وتنظمه�ا له تلك الحق�وق، وما زالت الإنس�انية تتدرج في الرق�ي حتى تم الإعلان 
العالمي لحقوق الإنس�ان واعتم�د بموجب قرار الجمعية العام�ة 217 الف )د – 3( 
الم�ؤرخ في 10 ديس�مبر 1948، والذي يتك�ون من 30 مادة ) راج�ع كتاب حقوق 
الإنس�ان ( ص 109 )للدكت�ور كمال س�عدي مصطفى(. ولكن حت�ى هذه الحقوق 
مع خالص الش�كر لمن وضعها - تعد ناقصة - فهناك حقوق أخرى كحقوق الخالق 
المنعم بل حتى نحن في أنفس�نا لنا وعلينا حقوق كحقوق الأفعال والجوارح وغيرها 
م�ن الحق�وق التي لم تتطرق له�ا هذه القرارات. وح�ري بنا نحن الإمامي�ة أن نفتخر 
ب�أن إمامن�ا الرابع الإمام زين العابدين علي بن الحس�ين بن علي ابن أبي طالب عليهم 
الس�لام قد وضع للإنس�انية ما يربو على الخمس�ين حقا لم يبينها احد قط قبله بذلك 
الترتيب والتنس�يق والتكامل قبل ثلاثة عشر قرن ونصف وتس�مى تلك ب� ) رس�الة 

الحقوق (. حيث جاء في مقدمة هذه الرسالة قوله سلام الله عليه: 

اعلم رحمك الله أن لله عليك حقوقا محيطة بك في كل حركة حركتها، أو س�كنة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 16

س�كنتها، أو منزله نزلتها، أو جارحة قلبتها أو آلة تصرفت بها، بعضها أكبر من بعض 
وأكبر حقوق الله عليك ما أوجبه لنفسه تبارك وتعالى من حقه الذي هو أصل الحقوق 
ومنه تفرع، ثم ما أوجبه عليك لنفس�ك من قرنك إلى قدمك على اختلاف جوارحك 
فجعل لبصرك عليك حقا، ولسمعك عليك حقا، وللسانك عليك حقا وليدك عليك 
حقا، ولرجلك عليك حقا، ولبطنك عليك حقا ولفرجك عليك حقا، فهذه الجوارح 
الس�بع التي بها تك�ون الأفعال. ثم جعل عزوجل لأفعال�ك حقوقا: فجعل لصلاتك 
علي�ك حق�ا، ولصومك عليك حق�ا، ولصدقتك علي�ك حقا، ولهدي�ك عليك حقا، 
ولأفعال�ك علي�ك حقا. ث�م تخرج الحقوق من�ك إلى غيرك من ذوي الحق�وق الواجبة 

عليك، وأوجبها عليك حقا أئمتك ثم حقوق رعيتك، ثم حقوق رحمك. 

فه�ذه حقوق يتش�عب منها حق�وق فحقوق أئمت�ك ثلاثة أوجبه�ا عليك حق 
سائس�ك بالس�لطان، ثم »حق« سائسك بالعلم، ثم حق سائسك بالملك، وكل سائس 
إم�ام. وحق�وق رعيتك ثلاثة أوجبها علي�ك حق رعيتك بالس�لطان، ثم حق رعيتك 
بالعل�م، ف�ان الجاهل رعي�ة العالم، وحق رعيت�ك بالملك م�ن الأزواج وما ملكت من 
الإي�مان. وحقوق رحمك كثيرة متصلة بقدر اتص�ال الرحم في القرابة. فأوجبها عليك 
حق أمك، ثم حق أبيك، ثم حق ولدك، ثم حق أخيك، ثم الأقرب فالأقرب، والأول 
ف�الأول، ث�م حق مولاك المنعم علي�ك، ثم حق مولاك الجاري نعمت�ه عليك، ثم حق 
ذي المع�روف لدي�ك، ثم حق مؤذنك بالص�لاة، ثم حق إمام�ك في صلاتك، ثم حق 
جليس�ك، ث�م ح�ق جارك، ث�م حق صاحب�ك، ثم حق شري�كك، ثم ح�ق مالك، ثم 
ح�ق غريمك الذي تطالبه، ثم حق غريمك ال�ذي يطالبك، ثم حق خليطك، ثم حق 
خصم�ك المدعي عليك، ث�م حق خصمك الذي تدعي عليه، ثم حق مستش�يرك، ثم 
ح�ق المش�ير عليك، ثم حق مس�تنصحك، ثم ح�ق الناصح لك، ثم ح�ق من هو أكبر 
من�ك، ث�م حق من هو أصغ�ر منك، ثم حق س�ائلك، ثم حق من س�ألته، ثم حق من 
جرى لك على يديه مساءة بقول أو فعل أو مسرة بذلك بقول أو فعل عن تعمد منه أو 



17رقمرةيصقكتسب   

غ�ير تعمد منه، ثم حق أهل ملتك عام�ة، ثم حق أهل الذمة، ثم الحقوق الحادثة بقدر 
علل الأحوال وتصرف الأسباب.

فطوبى لمن أعانه الله على قضاء ما أوجب عليه من حقوقه ووفقه وسدده. 

إن الإم�ام وضع في هذه الرس�الة برنامحا متكاملا للإنس�ان ينظم حياته العبادية 
حي�ث علاقته بخالقه وبرس�له وبنفس�ه. ث�م بجوارح�ه كلها وهي حق�وق الجوارح، 
وينظم حياته الروحية وهي حقوق الأفعال كالصلاة والصوم والحج وغيرها، وينظم 
حيات�ه العام�ة داخ�ل المجتم�ع الكبير حيث حق�وق الأئم�ة والرعية كحق الس�لطان 
والمعلم ومالك اليمين والزوجة وغيرها، وينظم حياته العائلية داخل المجتمع الصغير 
وعلاقت�ه برحمه واه�ل بيته وهي حقوق الرحم وينظم علاقت�ه بالآخرين كحق المؤذن 
وإم�ام الصلاة والجليس والصديق والكبير والصغ�ير وغيرها كثير وهي تحت حقوق 

الآخرين.

لق�د قرأنا في مقدمة الإمام زين العابدين لرس�الة الحق�وق أن أصل كل الحقوق 
ه�و ح�ق الله، وهو يؤيد ما جاء في خطبة امير المؤمن�ين علي  بصفين من أن اصل 

كل الحقوق هو حق الله سبحانه وتعالى.

س�ؤال يطرح نفس�ه: ما منش�أ كل الحقوق؟ وللإجابة على هذا السؤال نقول أن 
منشأ كل الحقوق هو الله سبحانه وتعالى وذلك لسببين أحدهما منشأ نقلي والآخر منشأ 

عقلي:

فأما المنشأ النقلي هو قول أمير المؤمنين علي  من خطبة له بصفين:

)فَالْحَقُّ أَوْسَ�عُ الاشَْْيَاءِ فِي التَّوَاصُفِ، وَأَضْيَقُهَا فِي ي التَّناَصُفِ، لاَ يَْرِي لِاحََد 
إلِاَّ جَ�ررَى عَلَيْ�هِ، وَلاَ يَْرِي عَلَيْهِ إلِاَّ جَرَى لَهُ، وَلَوْ كَانَ لِاحََ�د أَنْ يَْرِيَ لَهُ وَلاَ يَْرِيَ 
عَلَيْهِ، لَكَانَ ذلكَِ خَالصِاً لله سُ�بْحَانَهُ دُونَ خَلْقِهِ، لقُِدْرَتهِِ عَلَى عِبَادِهِ، وَلعَِدْلهِِ فِي كُلِّ مَا 
هُ عَلَى الْعِبَادِ أَنْ يُطيِعُوهُ، وَجَعَلَ جَزَاءَهُمْ  وفُ قَضَائِهِ، وَلكِنَّهُ جَعَلَ حَقَّ جَرَتْ عَلَيْهِ صُُ

عاً بمَِا هُوَ مِنَ الْمَزِيدِ أَهْلُهُ(. لًا مِنهُْ، وَتَوَسُّ عَلَيْهِ مُضَاعَفَةَ الثَّوَابِ تَفَضُّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 18

ضَهَ�ا لبَِعْضِ النَّ�اسِ عَلَى بَعْض،  ثُ�مَّ جَعَ�لَ � سُ�بْحَانَهُ � مِنْ حُقُوقِ�هِ حُقُوقاً افْتَرَ
فَجَعَلَهَا تَتَكَافَأُ فِي وُجُوهِهَا، وَيُوجِبُ بَعْضُهَا بَعْضاً، وَلاَ يُسْتَوْجَبُ بعْضُهَا إلِاَّ ببَِعْض.

عِيَّةِ، وَحَقُّ  ضَ � سُ�بْحَانَهُ � مِنْ تلِْكَ الْحُقُوقِ حَقُّ الْ�وَالِ عَلَى الرَّ وَأَعْظَ�مُ مَا افْتَرَ
عِيَّةِ، عَلَى الْوَالِ، فَرِيضةً فَرَضَهَا اللهُ � سُبْحَانَهُ � لكُِلّ عَلَى كُلّ، فَجَعَلَهَا نظَِاماً لِالُْفَتهِِمْ،  الرَّ
عِيَّةُ إلِاَّ بصَِلَاحِ الْوُلاةَِ، وَلاَ تَصْلُحُ الْوُلاةَُ إلِاَّ باِسْتقَِامَةِ  وَعِزّاً لدِِينهِِمْ، فَلَيْسَتْ تَصْلُحُ الرَّ

. عِيَّةِ.... الى آخر كلامه الرَّ

وق�ول الإم�ام زي�ن العابدي�ن  في ح�ق الله: اعلم رحم�ك الله أن لله عليك 
حقوقا محيطة بك في كل حركة حركتها، أو سكنة سكنتها، أو منزله نزلتها، أو جارحة 
قلبته�ا أو آل�ة تصرف�ت بها، بعضها أكبر م�ن بعض وأكبر حق�وق الله عليك ما أوجبه 

لنفسه تبارك وتعالى من حقه الذي هو أصل الحقوق ومنه تفرع.

وأما المنشأ العقلي، فإن الله هو منشأ واصل الحقوق وذلك لثلاثة اسباب:

اولا: أن الله س�بحانه وتعالى هو منشيء الوج�ود وخالقه وموجده وله الفاعلية 
�مَاوَاتِ وَالْأرَْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِي�زُ الْعَلِيمُ{  نْ خَلَ�قَ السَّ في�ه }وَلَئِن سَ�أَلْتَهُم مَّ
)الزخرف: 9(، وقوله تعالى }لَقَدْ أَرْسَ�لْناَ رُسُ�لَناَ باِلْبَيِّناَتِ وَأَنزَلْناَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْميِزَانَ 

ليَِقُ�ومَ النَّاسُ باِلْقِسْ�طِ وَأَنزَلْنَ�ا الْحَدِيدَ فيِهِ بَأْسٌ شَ�دِيدٌ وَمَناَفعُِ للِنَّ�اسِ{ الحديد 25، 
فالكلمات ارس�لنا والبين�ات وانزلنا والكتاب والميزان والقس�ط كلها كلمات تدل على 
الح�ق والحق�وق واقام�ة الع�دل وأن مصدرها الله س�بحانه وتع�الى والكل�مات ليقوم 
الناس بالقس�ط والحديد وبأس ش�ديد تدل على تنظيم تلك الح�دود وتطبيقها إما عن 
طريق التوجيهات والتعلي�مات والترغيب والثواب، وإما عن طريق الإنذار والعقاب 
والعقوبة كما في كلمة الحديد، وبأس ش�ديد. فالله هو علة كل شيء وما س�واه معلول 
ومنه�ا هذا الوجود والإنس�ان، ولولا الله لم يخلق الإنس�ان ولم يوج�د, وبالتال لم توجد 

متعلقاته والتي منها النظم والحقوق التي تنظم حياته وسلوكه وتعامله. 



19رقمرةيصقكتسب   

ثسننس: أن الله سبحانه وتعالى هو الحافظ لهذا الوجود من الفناء والزوال }إنَِّ اللهََّ 
هُ كَانَ  ن بَعْدِهِ إنَِّ مَاوَاتِ وَالْأرَْضَ أَن تَزُولَا وَلَئِن زَالَتَا إنِْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّ يُمْسِكُ السَّ

حَلِيمًا غَفُورًا{ )فاطر 41(.

ن كُلِّ مَا  ثسقثس: إن الله س�بحانه هو الراعي والمنع�م والمعطي والرازق }وَآتَاكُم مِّ
واْ نعِْمَتَ اللهِّ لاَ تُحْصُوهَا{ )ابراهيم 34( . سَأَلْتُمُوهُ وَإنِ تَعُدُّ

ولق�د حرصنا ان نذكر قبل كل حق ش�يئا من الش�عر الذي قي�ل في الإمام أو مما 
قاله، ونبذة يس�يرة من س�يرة الإمام العطرة والتي تش�مل جوانب حياته الشخصية بما 

يناسب كل حق، بدلا من أن نأتي بسيرته في مقدمة الكتاب على ما جرت به العادة.

لم تكن رس�الة الحقوق كل ما رش�ح عن هذا الإمام العظيم، بل إنه )س�لام الله 
علي�ه( كنز عظي�م من المعلومات والمع�ارف الروحية وغير الروحية س�طرها وترجمها 
هذا الإمام في الصحيفة الس�جادية، زبور آل محمد، والأدعية الأخرى كدعاء ابي حمزة 
الث�مال، ناهي�ك عن الأش�عار والمواعظ والأحادي�ث والحكم، التي تزخ�ر بها امهات 
الكتب.لق�د بين الإمام الكثير من المفاهيم المغلوطة التي كان يعيش�ها المجتمع آنذاك، 
وحي�ث كان البعض ينتقد س�كوت الإم�ام ومواقفه من الأح�داث في زمانه متصورا 
أن الإم�ام  رك�ن الى الراح�ة والدع�ة بدلا من الجه�اد وكمثال ع�لى ذلك حيمنا 
التقى الإمام زين العابدين  في رحلة الحج بأحد الصحابة«عباد البصري«فيقول 
للإمام: يا علي بن الحسين تركت الجهاد وصعوبته، وأقبلت على الحج وليونه!، وإنّ الله 
ى مِنَ الْمُؤْمِنيَِن أَنفُسَ�هُمْ وَأَمْوَالَهمُ بأَِنَّ لَهمُُ الجَنَّةَ يُقَاتلُِونَ  عزَّ وجل يقول: }إنَِّ اللهَ اشْ�تَرَ
ا فِي التَّ�وْرَاةِ وَالِإنجِيلِ وَالْقُ�رْآنِ وَمَنْ  فِي سَ�بيِلِ اللهِ فَيَقْتُلُ�ونَ وَيُقْتَلُ�ونَ وَعْ�دًا عَلَيْهِ حَقًّ
ذِي بَايَعْتُم بهِِ وَذَلكَِ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ{ فأتم  واْ ببَِيْعِكُمُ الَّ أَوْفَ بعَِهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْ�تَبْشِرُ
�اجِدونَ  اكِعُونَ السَّ �ائِحُونَ الرَّ الآي�ة الإمام : }التَّائِبُونَ الْعَابدُِونَ الْحَامِدُونَ السَّ
ِ الْمُؤْمِنيَِن{. ثم  الآمِ�رُونَ باِلْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَ�نِ الْمُنكَرِ وَالْحَافظُِونَ لِحُدُودِ اللهِ وَبَ�شرِّ

قال : إذا رأينا هؤلاء الذين هذه صفاتهم، فلا نؤثر على الجهاد شيئا«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 20

فعب�اد البصري قد اش�تبه لديه الحق بالباطل، وهذا مايح�دث عند الكثيرين ممن 
يرون أنفسهم حافظين للقرآن دون إدراك لمعانيه وتفسيراته.

فمث�لا عندما يتلو أحدهم قوله تعالى: }فَوَيْلٌ للِْمُصَلِّيَن{ولا يُتم بقية الس�ورة 
ذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ{ هنا يكون المعنى مبتورا وغير تام..!! }الَّ

ومن خلال رد الإمام السجاد يتبين أن الجوفي ذلك الوقت لم يكن مهيئاً للجهاد 
المس�لح، حي�ث لم يوجد ثلة من الصحاب�ة لتجاهد معه فالثلة المؤمن�ة قُتلِت مع الإمام 
الحسين ، وقد عانى الإمام في زمانه من غربة نفسيّة وغربة قلبية، فعندما استشهد 

والده بقى وحيداً بلا سند.

ك�ما أن�ه قال عن المدينة المنورة التي أسس�ها جده : »لي�س في مكة والمدينة 
عشرين رجلًا يحبنا أهل البيت«.

 لم�اذا تدهورت الأوضاع في المدينة المنورة وموطن الرس�ول الأعظم ؟؟!
السبب يعود إلى عهد الخلفاء الذين أقصو أهل البيت عن الأمة وبدأ الفساد والتحريف 
فتش�بع أهل المدينة من أف�كار الخلفاء ومنهجهم...أما الش�ام فقد تس�لمها معاوية في 
عه�د الخلف�اء فكان ال�وال عليهم لفترة طويل�ة ولم يخظع لولاية وحك�م أمير المؤمنين 
ع�لي بن أبي طالب  والإمام الحس�ن من بعده أيض�ا كان معاوية، ومن بعده جاء 
يزيد وبذلك تكون الش�ام قد تش�بعت بالعهد الأموي وخاصة في عهد الحس�ن حيث 
تس�لم معاوية زمام الخلافة الإسلامية وحتى يثبت ملكه استخدم اسلوبين مما أدى إلى 

انحراف الأمة: 

أولًا: الإنحراف الثقافي: وقد حدث عن طريق: 

1- يزويإ التاريخ: فقد أسس معاوية لنفسه قاعدة تاريخية مزورة فنسب لنفسه 
مانسب من المناقب حيث ذُكر بأنه كاتب الوحي وخال المؤمنين وما إلى ذلك.

2- ازنحإاف العقائدي: فالقائد لابد أن يتسم بسلوكيات تؤهله للقيادة ولكنه 



21رقمرةيصقكتسب   

أب�لى الأمة بب�لاءات عديدة منها قتل حجر بن ع�دي، وقتاله للإمام علي  وذلك 
كل�ه يعتبر خروج على إمام زمان�ه..!! ومن هذا المنطلق ت�م الترويج الأموي إلى أمور 
عقائدية فاس�دة من ضمنها مبدأ الجبر ومبدأ التجس�يد، فقيل أن الإنس�ان مجبر وليس 
مخ�ير ف�برر معاوية تصرفاته بقوله : هذا م�ا أراد الله!!!، بالإضافة إلى ابتعاد الناس عن 

الله عن طريق التجسيد الإلهي وتحريف الاعتقادات.

ثانياً: الإنحراف الأخلاقي: 

ومن خلال الإنحراف السابق ينتج الفساد الأخلاقي، فعندها يبرر كل شخص 
تاب�ع لمعاوي�ة بأن�ه مجبر ع�لى اتباع�ه ويد لنفس�ه مخارج وتبري�رات للسرق�ة والكذب 

والدجل وكالتصرفات اللا أخلاقية..!!

وطالم�ا وج�د ظلم وانح�راف في الأم�ة، إذن لابد من الجه�اد وإن لم يكن جهاد 
مس�لح بالرورة، فكان دور الجهاد في زمن الإمام الس�جاد  متمثلًا في تصحيح 
البع�د التاريخي للأمة وتصحيح الإنحرافات العقائدية.. وكان لابد من ثورة عقائدية 

وثورة تاريخية تمكنه من زراعة البعد الأخلاقي.

وهذا ما س�عى اليه الإمام من خلال زرع ه�ذه المعاني القيمة وقد نجح في ذلك 
ايما نجاح.

بن�اء على ذلك، حاولنا في هذه الس�طور أن نقيم رحل�ة ممتعة وجميلة ورائعة 
في حديقة )رس�الة الحقوق( التي صدرت عن الإمام الس�جاد  مستعينين مما 
تيسر لنا من مصادر وكتب تناولت هذه الرسالة بالقراءة والدراسة والتحليل، كما 
واستش�هدنا ببعض الش�عر المحلي حس�بما دعت الحاجة اليه. وهدفنا من ذلك بث 
 ، المزيد من الوعي الحقوقي تجسيدا للرسالة التي حملها الإمام زين العابدين

والله من وراء القصد.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 22

ولا أدعي أن كل ما جاء في هذا الكتاب هو من بنات أفكاري، بل هي اجتهادات 
أخرون استعنت بها بتصرف إضافة الى اجتهادي، وأشرت الى المصدر حينا وأخرى الى 
المؤلف ضمن طيات الكتاب، إضافة الى ذكر جميع المراجع التي استعنت بها في مؤخرة 
الكتاب. أقول هذا للأمانة العلمية راجيا ان يكون هذا العمل المتراكم في خدمة المكتبة 

الحقوقية.

فتى الأحساء

ابإاهيم سلمان بوخمسن

1438 ه�



حق الله

ورد في الخصال، وشرح رسالة الحقوق لآية الله الطبسي : 

أي�تيفسطبةيين�تيعليييتيأبييطسق�بييإلىيجسيإييتيعب�مصللهيصلأن سريي
فقسق�تيق�ه:يخسيصسحبيرس�وليصللهييإنيقن�سيعلنكميحقواسيور�تيحقنسيعلنكمي
أنيإذصيرأخت�ميأحمن�سييهل�كينمس�هيصجته�ساصيأنييذك�إوهيصللهيويمع�وهيإلىيصقبقنسيعلىي
نمس�هيوهذصيعليييتيصلحس�نييقنةيأينهيصلحسنياميصندزليأنمهيونقبتيجبهتهيوركبتسهي

ورصحتسه،يأذصبينمسهيفييصق بساز«.
كله��م صقلهي عبساي خنإي صي��تي صق لمه��ذصي صقطسهإي صقنق ي صقتق ي ه��ذصي

حق الله 

كُي يفَإنَّكَييَْ بُ�مُهُيلاييُرِْ يصللهِيصلأكَْ�َ�ُ سيحَ�قُّ )فأَرَّ
يهِيشَ�نْئسً،يفَ�إذَصيفََ لْ�تَيذَقكَِييإخ�اصيجََ لَي
نْنَسيوَصلآخِإَزِي قَكَيعَلَىينَمْسِ�هِيأَنْيخَكمِنَكَيأَرْإَيصقمُّ

.) مَظَيقَكَيرَسيتُِبُّ وَيَحْ

إن خير كتاب يوضح كيفية العبادة ومفهومها وماهيتها هو كتاب الله سبحانه وتعالى 
كَ بهِِ{ )الرعد / 36(. مَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَّ وَلا أُشْرِ وهو القرآن الكريم، إذ قال تعالى:  }قُلْ إنَِّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 24

ينَ{ )الزمر/ 11(. هُ الدِّ  }قُلْ إنِيِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهََّ مُخلِْصًا لَّ

نسَ إلِاَّ ليَِعْبُدُونِ{ )الذاريات/ 56( نَّ وَالْإِ }وَمَا خَلَقْتُ الْجِ

ينُ الْخاَلصُِ{ )الزمر/ 2و3(. ينَ * أَلَا للهَِِّ الدِّ هُ الدِّ  }فَاعْبُدِ اللهََّ مُخلِْصًا لَّ

التوحيد بالمعنى الإس�لامي معناه الرفض لكل الآله�ة البشرية والحجرية المادية 
والمعنوية، والتوجه إلى الله الواحد الأحد بالعبادة والطاعة وش�عار المسلم الذي يرفعه 
أمام الأنظار المتمثل ب� )لا اله إلا الله، محمد رس�ول الله( يتضمن هذا العمق والشمول 
فك�ما يتضمن الإيابية والاعتراف بالله الواحد الأح�د يصرخ برفض كل ما عداه فإن 
)لا ال�ه( رف�ض مطلق ل�كل الآلهة الت�ي صنعتها الأي�دي البشرية أو العق�ول الضالة 
وبمق�دار ه�ذا الرف�ض يتأكد التوجه للإثب�ات )إلا الله( فالله واح�د في ذاته، واحد في 

صفاته، واحد في خصائصه )ليس كمثله شئ وهو اللطيف الخبير(.

ومن هذا الإيمان القلبي العميق ومن هذا المنطلق الفكري السليم يتحرك المسلم 
لرف�ض الفراعن�ة البشرية التي ادع�ت الألوهية، كما ينطلق في رف�ض الطاعة للأوثان 

والأصنام التي خلقتها سفاهات الجهلاء وحماقات المشعوذين.

أم�ا معنى )محمد رس�ول الله( أنن�ا نتلقى أح�كام الله عن هذا الطريق الرس�ول 
الخ�اص ول�ن نتلقاه من غيره، فمن آمن بالله دون أن يتخذ الطريق الس�ليم إليه، الذي 
رس�مه هو بذاته إليه لم يكن ايمانه بالله صحيحا. ولا مس�تقرا ولا تفكيره سليما وجيدا، 
بل يب عليه أن يعيد النظر في هذا الإيمان ويصححه على القواعد التي ينسجم بعضها 

مع بعض حتى تأتي متناسقة متوافقة دون خلل أو تنافر أو اضطراب.

إن الإس�لام يعد الإنس�ان عابدا لغير الله إذا اخذ تشريعه من دون الله ولذا نرى 
ن  َذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَمُْ أَرْبَابًا مِّ الإمام الصادق  يسأل عن قول الله تعالى: }اتخَّ
دُونِ اللهِّ{ فيقول: )أما ولله ما دعوهم إلى عبادة أنفسهم ولو دعوهم إلى عبادة أنفسهم 
لم�ا أجابوه�م ولكن احلوا له�م حراما وحرم�وا عليهم حلالا فعبدوه�م من حيث لا 
يشعرون( وهكذا ورد عن أئمة أهل البيت  فعن الإمام الجواد  قوله : من 



25حقيصقله   

أصغ�ى إلى ناط�ق فقد عبده فإن كان الناطق عن الله فقد عب�د الله عبد وان كان الناطق 
ينطق عن لسان ابليس فقد عبد ابليس.

إن الإيمان بالله يفرض على الإنس�ان أن ينظر اليه نظرالربوبية المطلقة التي تملك 
الحي�اة كما تمل�ك الموت، وتملك الأعمار ك�ما تملك الأرزاق، تفرض علي�ه انه مملوك لله 
مل�كا تكويني�ا و تشريعي�ا، لا يوز له الت�صرف والتحرك إلا بأم�ره وقوله لأنه وحده 

الذي فطر السموات والأرض وخلق الإنسان والأشياء.

وهذه النظرة إلى الله المملوءة بالإكبار والتعظيم تفرض على الإنسان أن يرى الله 
في أقواله وفي أفعاله وفي كل حركة من حركاته.

فالتوحي�د لله وع�دم الشرك به أس�اس من الأس�س التي لا تقبل المس�اومة فقد 
كَ بهِِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَِ  حسم القرآن هذه القضية حينما قال: }إنَِّ اللهَّ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَ

لمَِن يَشَاء{ فالشرك بالله قضية قد فرغ الإسلام منها وحلها منذ اليوم الأول لنزوله.

ق�ال الله ج�ل ش�أنه في حديث قدسي ورد ع�ن رس�ول الله : أربع خصال 
واحدة ل، وواحدة لك. وواحدة فيما بينك وبين عبادي، فأما التي ل فتعبدني لا تشرك 
بي ش�يئا وأم�ا التي لك ف�ما عملت من خير جزيتك ب�ه، وأما التي بين�ي وبينك فمنك 

الدعاء وعلي الإجابة، وأما التي بيني وبين عبادي فأن ترضى لهم ما ترضى لنفسك. 

والإمام زين العابدين في هذه الرسالة يعل من اكبر حقوق الله على هذا الإنسان 
أن يعبده لا يشرك به شيئا وفي مقابل هذا الإخلاص من العبد تكون كفاية الله له لأمر 
الدنيا والآخرة، ففي الدنيا يش�عر بالسعادة والاطمئنان في رحاب الله وفي الآخرة فوز 

بالخلود والجنان ورضوان من الله اكبر وهي غاية ما يحبه الإنسان ويسعى من اجله.

يقول الإمام علي  في نج البلاغة: 

بِ�هِ  التَّصْدِي�قِ  وَ كَ�مَالُ  بِ�هِ،  التَّصْدِي�قُ  مَعْرِفَتِ�هِ  مَعْرِفَتُ�هُ، وَكَ�مَالُ  ي�نِ  لُ الدِّ »أَوَّ
فَ�اتِ  خْ�لَاصِ لَ�هُ نَفْ�يُ الصِّ خْ�لَاصُ لَ�هُ، وَ كَ�مَالُ الْإِ تَوْحِي�دُهُ، وَ كَ�مَالُ تَوْحِي�دِهِ الْإِ
فَةِ،  اَ غَ�يْرُ الْمَوْصُوفِ، وَ شَ�هَادَةِ كُلِّ مَوْصُوفٍ أَنَّ�هُ غَيْرُ الصِّ عَنْ�هُ، لشَِ�هَادَةِ كُلِّ صِفَةٍ أَنَّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 26

أَهُ،  فَمَ�نْ وَصَ�فَ اللهََّ سُ�بْحَانَهُ فَقَ�دْ قَرَنَ�هُ، وَ مَ�نْ قَرَنَ�هُ فَقَ�دْ ثَنَّ�اهُ، وَ مَنْ ثَنَّ�اهُ فَقَدْ جَ�زَّ
هُ، وَ  أَهُ فَقَ�دْ جَهِلَ�هُ، وَ مَ�نْ جَهِلَهُ فَقَدْ أَشَ�ارَ إلَِيْ�هِ، وَمَنْ أَشَ�ارَ إلَِيْهِ فَقَ�دْ حَدَّ وَ مَ�نْ جَ�زَّ
نَ�هُ، وَمَنْ قَ�الَ عَ�لَا مَ فَقَدْ أَخْ�لَى مِنهُْ. هُ، وَ مَ�نْ قَ�الَ فيِمَ فَقَ�دْ ضَمَّ هُ فَقَ�دْ عَ�دَّ  مَ�نْ حَ�دَّ

كَائِ�نٌ لَا عَ�نْ حَدَثٍ، مَوْجُودٌ لَا عَنْ عَدَمٍ، مَ�عَ كُلِّ شَيْ ءٍ لَا بمُِقَارَنَةٍ، وَ غَيْرُ كُلِّ شَيْ ءٍ لَا 
دٌ  بمُِزَايَلَ�ةٍ، فَاعِلٌ لَا بمَِعْنىَ الْحَرَكَاتِ وَ الْآلَةِ، بَصِ�يٌر إذِْ لَا مَنظُْورَ إلَِيْهِ مِنْ خَلْقِهِ، مُتَوَحِّ

إذِْ لَا سَكَنَ يَسْتَأْنسُِ بهِِ، وَ لَا يَسْتَوْحِشُ لفَِقْدِهِ«.

أول الدي�ن معإفته: وهي المعرفة المقرون�ة بالعمل الفعلي التي تترتب عليه آثاره 
في الخ�ارج ك�ما قال ام�ير المؤمنين علي  العل�م مقرون بالعمل، فم�ن علم عمل، 

والعلم يهتف بالعمل فإن أجابه وإلا ارتحل عنه«.

والعل�م والمعرفة بال�شيء لا تكتمل الا اذا صدقه العمل ظاه�را وباطنا، بجنانه 
وأركان�ه وروحه وجس�مه.وهذا هو الإي�مان والتصديق الذي أش�ار اليه أمير المؤمنين 

)وكمال التصديق به توحيده(.

ث�م إن كمال التوحيد لا يأتي الا بالإنقي�اد الكامل لله والإخلاص له وهو الركن 
الث�اني بع�د معرفة الله عز وجل، وهو أن نعطي الإله حق�ه من الألوهية المنحصرة فيه، 
ولا تقتصر على مجرد التسمية له بأنه اله واحد، بل ننسب اليه كل ما في الوجود والكمال 
كالخل�ق والرزق والإحياء والإمات�ة والإعطاء والمنع وتبعا لذلك الخضوع له والعبادة 

والرجاء والخوف والدعاء، وهذا هو كمال التوحيد.

غ�ير ان معرف�ة الله س�بحانه وتعالى لا تتأتى من غير أن يعرف الإنس�ان نفس�ه، 
م�ن غ�ير أن يعرف ذاته، وهذا ما اش�ارت الي�ه الأحاديث الشريفة وأش�ار اليه الأئمة 

المهديون، وفسره العرفاء والروحانيون.

معرفة النفس: 

حين�ما نقف م�ع صفحات العرفان للإم�ام الخمين�ي J في كلِّ مقالاته نجده 
يُق�دّم الحدي�ث عن النفس ومعرفتها قب�ل أنْ يُشرق نور بيانه في س�ائر المطالب الإلهيّة 



27حقيصقله   

من قلم الحقيقة مغترفاً حبر الإسلام المحمّديّ الأصيل من وراء الغيب، فوق الشمس 
وبأنامل ذهبيّة رسمت السبيل القويم إلى الغاية القصوى، فلماذا هذا التقديم يا تُرى؟!

إنّ هذا التقديم ضرورة لا غنى عنها، ذلك أنّ معرفة النفس أوّل الطريق ونقطة 
الانطلاق إلى معرفة الحقّ تعالى فقد روي أنّ إحدى زوجات النبيّ  س�ألته: متى 
يعرف الإنس�ان ربّه؟ فقال: )إذا عرف نفس�ه(، وقال : )أعرفكم بنفسه أعرفكم 
  بربِّه(، وهي أنفع المعارف فكيف لا تكون مقدّمة على غيرها وهذا أمير المؤمنين
يقول: )معرفة النفس أعرف المعارف(، ولولاها لم يكن للإنسان معرفة ربّه بل الجهل 
ب الأنبياء والأولياء كما عن إمام الس�الكين  به�ا مع طلبه أو ادعاء معرفته مدعاة لتعجُّ

والعارفين أمير المؤمنين : )عجبت لمن يهل نفسه كيف يعرف ربَّه(.)1( 

لذلك بدأ الإمام J بتعريف النفس الإنس�انيّة وبيان مقاماتها ومدارجها قبل 
الحديث عن مخاطر الطريق والسبيل إلى الأمن منها.

وهنا تجدر الإش�ارة إلى حديث النبيِّ الأعظم  لرجل اسمه مجاشع، فقال: 
يا رسول الله، كيف الطريق إلى معرفة الحقّ ؟

فقال : »معرفة النفس«

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى موافقة الحقّ ؟

 قال : »مخالفة النفس، فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى رضى الحقّ؟

قال : »سخط النفس«

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى وصل الحقّ ؟

قال : »هجر النفس«

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى طاعة الحقّ ؟

قال : »عصيان النفس«

حِيمٌ{ النحل : 18. صُوهَا إنَِّ اللهَّ لَغَفُورٌ رَّ واْ نعِْمَةَ اللهِّ لَا تُحْ )1( }وَإنِ تَعُدُّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 28

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى ذكر الحق ّ؟

قال : »نسيان النفس« 

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى قرب الحقّ ؟

قال : »التباعد من النفس« 

فقال : يا رسول الله، فكيف الطريق إلى أنس الحقّ ؟

 قال : »الوحشة من النفس«

فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى ذلك ؟

 قال : )الاستعانة بالحقّ على النفس(

به�ذا تتّض�ح السلس�لة الجهاديّة الّتي على رأس�ها معرفة النف�س لأنّ من جهلها 
جه�ل الح�قّ تعالى، وه�ذا ما يؤكد علي�ه الإمام الخمين�ي J في كتابه جه�اد النفس 

)الفصل الثاني- حقيقة النفس(. 

ع�لى أن مجاه�دة النفس ليس�ت في مقام الظاهر وحس�ب ب�ل تع�مُّ الباطن لأنّ 
المطل�وب فيها الانقي�اد التّام والخضوع الكامل لكافّة مراتب الإنس�ان الباطنيّة إضافة 
إلى الظاهريّة وإلّا إذا لم تكن المراتب بأجمعها منقادة لا يُمكن أنْ تتحقّق العبوديّة الحقّة؛ 
ضرورة أنّ العب�د الحقيق�ي هوالّ�ذي يُطيع مولاه ب�كلِّ وجوده وطالم�ا كان قادراً على 
ذلك ومختاراً يُمكنه إخضاع المملكتين للحقّ تعالى »مملكة الظاهر ومملكة الباطن« فإنْ 
ت�رك مرتب�ة منها لن يصل إلى رتبة العبوديّة الصادقة، مع الاعتراف بأنّ ذلك لا يحصل 
بش�كلٍ دفعيٍّ وم�رّة واحدة وإنّما يحتاج الوص�ول إلى مقام الطاع�ة الكاملة والخضوع 
ج ش�يئاً فش�يئاً فيكون انقياد الظاهر مقدّمة مس�اعدة ع�لى انقياد الباطن  التّام إلى التدرُّ
ليصل الإنس�ان في النهاية إلى كمال الانقياد لنفس�ه ويكتب عب�داً حقيقيّاً فمن هنا تبرز 

العلاقة بين الجانبين بشكلٍ ضروريٍ.

يق�ول J في بيان المقام الأوّل للنفس: »إنّ مقام النفس الأوّل ومنزلها الأدنى 



29حقيصقله   

والأس�فل، هو من�زل الملك والظاهر وعالمه�ما، وفي هذا المقام تتألّق الأش�عّة والأنوار 
الغيبيّ�ة في هذا الجس�د المادّيّ والهي�كل الظاهريّ وتمنح�ه الحياة العرضيّ�ة، وتجهّز فيه 
الجيوش فتكون ساحة معركة النفس وجهادها نفس هذا الجسد، وجنودها هي قواها 
الظاهريّة الّتي وجدت في الأقاليم الملكيّة السبعة وهي : الأذن والعين واللسان والبطن 

والفرج واليد والرجل«.

وصلمق�سليصقثسني:يوالكلام للإمام J »مملكتها الباطنيّة ونش�أتها الملكوتيّة، وفيها 
تك�ون جنود النفس أكثر وأهمّ مماّ في مملكة الظاه�ر، والصراع والنزاع فيها بين الجنود 
الرحمانيّة والشيطانيّة أعظم والغلبة والانتصار فيها أشدّ وأهمّ، بل وإنّ كلّ ما في مملكة 
الظاه�ر قد تنزّل م�ن هناك وتظهر في عالم الملك، وإذا تغلّ�ب أيٌّ من الجند الرحمانّي أو 
الش�يطانّي في تلك المملك�ة، يتغلّب أيضاً في هذه المملكة، وجه�اد النفس في هذا المقام 
مهمٌّ للغاية، عند المش�ايخ العظام من أهل الس�لوك والأخلاق، بل ويُمكن اعتبار هذا 

المقام منبع جميع السعادات والتعاسات والدرجات والدركات«. 

وفي ال�كافي، ع�ن الصادق : في معن�ى تعريف العبادة ق�ال: العبادة ثلاثة: 
قوم عبدوا الله خوفا، فتلك عبادة العبيد، وقوم عبدوا الله تبارك وتعالى طلب الثواب، 
فتل�ك عب�ادة الأجراء، و ق�وم عبدوا الله عز و ج�ل حبا، فتلك عب�ادة الأحرار، وهي 

أفضل العبادة. 

وفيينهجيصقباغة: إن قوما عبدوا الله رغبة، فتلك عبادة التجار، وإن قوما عبدوا 
الله رهبة فتلك عبادة العبيد، وإن قوما عبدوا الله شكرا فتلك عبادة الأحرار. 

وفي العل�ل، والمجال�س، والخصال، عن الص�ادق : إن الناس يعبدون الله 
ع�لى ثلاث�ة أوج�ه: فطبقة يعبدونه رغب�ة في ثوابه فتل�ك عبادة الحرص�اء وهو الطمع، 
وآخرون يعبدونه خوفا من النار فتلك عبادة العبيد، وهي رهبة، ولكني أعبده حباً له 

ن فَزَعٍ يَوْمَئِذٍ آمِنوُنَ{. عز وجل فتلك عبادة الكرام، لقوله عز وجل : }وَهُم مِّ

ببِْكُ�مُ اللهّ{، فمن أحب  بعُِونِي يُحْ ولقول�ه ع�ز وجل }قُلْ إنِ كُنتُمْ تُحِبُّ�ونَ اللهَّ فَاتَّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 30

الله ع�ز وج�ل أحبه، و من أحب�ه الله كان من الآمنين، وهذا مقام مكنون لا يمس�ه إلا 
المطهرون.

وق�د تب�ين معنى الروايات مما مر م�ن البيان، وتوصيفه�م  عبادة الأحرار 
تارة بالش�كر وتارة بالحب، لكون مرجعهما واحدا، فإن الش�كر وضع الشيء المنعم به 
في محل�ه، والعبادة ش�كرها أن تكون لله الذي يس�تحقها لذاته، فيعب�د الله لأنه الله، أي 
لأنه مستجمع لجميع صفات الجمال والجلال بذاته، فهو الجميل بذاته المحبوب لذاته، 
فليس الحب إلا الميل إلى الجمال والانجذاب نحوه، فقولنا فيه تعالى هو معبود لأنه هو، 
وه�و معب�ود لأنه جميل محبوب، و هو معبود لأنه منعم مش�كور بالعبادة يرجع جميعها 

إلى معنى واحد. 

وروي بطري�ق عامي عن الصادق : في قوله تعالى: إياك نعبد الآية، يعني: 
لا نري�د منك غ�يرك ولا نعبدك بالع�وض والبدل: كما يعبدك الجاهل�ون بك المغيبون 

عنك.

قيل إن الإس�لام على أربعة أقس�ام وهي )العقائد( وهو أخطر ما في الدين، فإن 
صحت صحّ العمل، وإن فس�دت فس�د العمل، والقس�م الثاني )العبادات(، والقسم 

الثالث )المعاملات(، والقسم الرابع )الآداب(. 

ومن هنا فالعبادة بأوس�ع معانيها، ليس�ت أن تؤدي الصلاة، والصيام، والحج، 
والزكاة، وانتهى كل شيء، وإنما العبادة منهج تفصيلي من عند الخالق، من عند الخبير، 
م�ن عن�د العليم، من عن�د الرحيم، من عند الق�وي، من عند الغن�ي، منهج جاءنا من 

وحي السماء.

وق�د ورد في تعري�ف العبادة أنا طاع�ة طوعية، ممزوجة بمحبة قلبية، أساس�ها 
معرفة يقينية، تفضي إلى سعادة أبدية.

ه�ذا التعري�ف الجمي�ل، الجام�ع، المانع، في�ه كليات ث�لاث: الأولى ه�ي )كليه 
معرفي�ة( فال�ذي يعبد الله لابدّ من أن يعرفه، ومعرفة الله أصل الدين، هذا الكلام قاله 



31حقيصقله   

الإمام علي  في الحديث الذي ورد قبل قليل فأنت تعبد الها لا بد أن تعرفه، تصلي 
لم�ن ؟ تص�وم لم�ن ؟ تحج لمن ؟ تغض البصر لمن ؟ تنفق مال�ك لمن ؟ لابدّ من أن تعرف 
الله، ولاب�دّ م�ن أن تلت�زم، لابدّ م�ن أن تخضع حركت�ك في الحياة لمنه�ج تفصيلي دقيق 
عميق متناس�ق، ملخصه افعل ولا تفعل، فلابدّ م�ن معرفة الله أولاً، ولابدّ من تطبيق 

لأمره ثانياً،  فيكون إيقاع حركتك في الحياة وفق منهجه.

وصقثسنن�ة:ي)كلية س�لوكية( وهي الأص�ل، لأن الدين كله على اختلاف نش�اطه، 
وعباداته، وأوامره، ونواهيه، ينبغي أن يس�وقك إلى الاتصال بالله، بس�بب اس�تقامتك 
ع�لى أم�ره، فإن لم تس�تقم لن تقطف من ث�مار الدين ش�يئاً، بمعنى أن العبادة س�لوك، 
وكمثال على العبادة السلوكية «العبادة التعاملية«وهو ما قاله سيدنا جعفر الطيار حينما 

قابل ملك الحبشة وسأله عن الإسلام فأجابه: 

)أيها الملك كنا قوماً أهل جاهلية، نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتي الفواحش، 
ونقط�ع الأرح�ام، ونسيء الجوار، وي�أكل القوي منا الضعي�ف، فكنا على ذلك، حتى 

بعث الله إلينا رسولاً منا نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه(.

ه�ذه أركان الأخ�لاق، إن حدث�ك فه�و ص�ادق، وإن عاملك فه�و أمين، وإن 
استثيرت شهوته فهو عفيف. 

)حتى بعث الله إلينا رس�ولاً منا نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه، فَدَعَانَا إلَِى 
دَهُ وَنَعْبُدَهُ، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان( اللهَِّ لنِوَُحِّ

 دققوا في تعريف العبادة التعاملية وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة 
الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء(

العبادة التعاملية والعبادة الشعائرية : 

إذاً العبادة التعاملية أن تكون صادقاً، أن تكون أميناً، أن تكون عفيفاً، أن تكون 
منصف�اً، أن تكون رحي�مًا، أن تكون عف�واً، أن تكون لطيفاً، أن تك�ون رؤوفاً، مكارم 
الأخ�لاق، حتى قال أحد كب�ار العلماء: الإيمان هو الخلق فمن زاد عليك في الخلق زاد 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 32

عليك في الإيمان، حتى قال النبي عليه الصلاة والسلام: 

)إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق(

لذل�ك العبادة التعاملية الص�دق، والأمانة، والاس�تقامة، والإنصاف، والوفاء 
بالوعد، وإنجاز العهد، هذه العبادة التعاملية.

في المقاب�ل الآخإ العبااز الش�عائإية: وهي الصلاة والص�وم والحج والزكاة وما 
الى ذلك.

فالعبادة التعاملية هي مكارم الأخلاق، والعبادة الش�عائرية الصلاة، والصوم، 
والح�ج، وال�زكاة. ولا تص�ح العب�ادة الش�عائرية ولا تقب�ل إلا إذا صح�ت العب�ادة 

 : التعاملية،  فقد ورد النبي

 )تَ�دْرُونَ مَ�نْ الْمُفْلِسُ قَالُوا الْمُفْلِسُ فيِناَ يَا رَسُ�ولَ اللهَِّ مَنْ لَا لَ�هُ دِرْهَمَ وَلَا دِيناَرَ 
تيِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ يَأْتِي بصَِلَاةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ  وَلَا مَتَاعَ قَالَ الْمُفْلِسُ مِنْ أُمَّ
بَ هَذَا فَيُقْعَدُ فَيَقْتَصُّ هَذَا مِنْ حَسَ�ناَتهِِ  عِ�رْضَ هَ�ذَا وَقَذَفَ هَذَا وَأَكَلَ مَالَ هَ�ذَا وَضَرَ
وَهَذَا مِنْ حَسَ�ناَتهِِ فَإنِْ فَنيَِتْ حَسَ�ناَتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَ مَا عَلَيْهِ أُخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَ 

عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ(.

نعم فالعبااز سلوك: التديّن الفارغ من الفهم الصحيح للدين، مسرحية لأعمال 
دينية في ظاهرها، لكنهّا خالية من روح الدين وحقيقته، وبالطبع فهي خالية من محتوى 

 : الدين ولا نصيب لها من النتائج المترتّبة عليه. وعلى حدّ تعبير الإمام علّي

ك�م م�ن صائمٍ ليس له من صيامه إلاّ الجوع والظم�أ، وكم من قائمٍ ليس له من 
قيامه إلاّ السهر والعناء، حبّذا نوم الأكياس وإفطارهم.

وفي حديث آخر: 

)رب صائم حظه من صيامه الجوع والعطش(.



33حقيصقله   

 يقول عليه الصلاة والسلام: 

ابَهُ( ورِ والعمَلَ بهِِ، فَليسَ للهِ حاجة فِي أَن يَدَعَ طَعَامَهُ وشَرَ )مَن لم يَدَعْ قولَ الزُّ

كما ورد أنه : 

)من حج بمال حرام فقال : لبيك اللهم لبيك، قال الله له : لا لبيك ولا سعديك 
حجك مردود عليك(.

الحقيق�ة الخطيرة الت�ي في هذا التحلي�ل: أن العبادات الش�عائرية ومنها الصلاة 
والصيام، والحج، والزكاة، لا تصح ولا تقبل إلا إذا صحت العبادات التعاملية، هذه 

حقيقة نحتاجها جميعاً، ونحن نؤدي العبادات، لأن الله سبحانه وتعالى يقول: 

{، )س�ورة  لَاةَ تَنهَْى عَنِ الْفَحْشَ�اءِ وَالْمُنكَْرِ وَلَذِكْرُ اللهَِّ أَكْبَرُ لَاةَ إنَِّ الصَّ }وَأَقِمِ الصَّ
العنكبوت الآية : 45(.

أر�سيصقكلن�ةيصقثسقثةيفييصقت إخفيفه� ي)كلنةيجمسقنة( فهي العب�ادة الحقة القائمة على 
ذِي  الحب والش�كر، كل ما في الوجود هي اس�ماء الله الحس�نى وتحكي جماله وقدرته }الَّ
حْمَنِ مِن تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِن  ا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّ خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا مَّ

تَيْنِ يَنقَلِبْ إلَِيْكَ الْبَصَرُ خَاسِأً وَهُوَ حَسِيٌر{. الملك - 4، 3.  فُطُورٍ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّ

وهذه العبادة كما في التعبير أعلاه تعني أنا طاعة قائمة على الإختيار فالله سبحانه 
ارادنا أن نطيعه محبة، أرادنا أن نأتيه بمبادرة منا، أراد أن تكون العلاقة بيننا وبينه علاقة 
ح�ب، قال تعالى: }يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ{ س�ورة المائ�دة : 54، وهي تختلف عن طاعة الأقوياء 

والتي تتم قسرا لذلك فهي لا ترقى بالإنسان.
حبه يظهإي وأن���تي صزق���هي ي   ي شننعيي صق��ب��ق��سلي ف�� ي ق بإيي ذصكي
لأط� �ته ص�سااسًي ح�بكي ك��سني خ�طنعقوي خ�حبي ق�بتي صقب�حبي إني

العبادة في أدق تعريفها: 

إذاً العب�ادة في أدق تعريفها طاعة طوعية، ممزوجة بمحبة قلبية، أساس�ها معرفة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 34

مَا يَخْشَى اللهََّ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ{ سورة فاطر الآية: 28. يقينية. }إنَِّ

إذا أردت الدني�ا فعلي�ك بالعل�م، وإذا أردت الآخ�رة فعلي�ك بالعلم، وإذا 
أردته�ما معاً فعلي�ك بالعلم، لكن العلم لا يعطيك بعضه إلا إذا أعطيته كلك، فإذا 
أعطيت�ه بعضك لم يعطك ش�يئاً، ويظل الم�رء عالماً ما طلب العلم، ف�إذا ظنّ أنه قد 

علم فقد جهل.

إذاً ه�ي طاع�ة طوعية، ممزوجة بمحبة قلبية، أساس�ها معرف�ة يقينية، تفضي إلى 
سعادة أبدية.

حس�ننا من  عيناك  شاهدت  لغيإناف�لو  عنا  وليت  لبا  رأوه  ال��ذي 
خطابنا حسن  أذن��اك  سبعت  وجئتناول��و  العجب  ثياب  عنك  خلع�ت 
ذرز ال�بحبة  ط�عم  من  ذق��ت  بحبناول��و  ق�تيا  أضحى  ال��ذي  ع��ذرت 
نسبة لك  قإب�نا  من  نسبت  ل�قإبناول��و  واش�تي�اقاً  غإي�باً  ل��ب�ت 
لائ��ح لك  أن�وارنا  م�ن  لاح  لأج�لناول�و  الكائ�نات  ج�بيع  ي��إك�ت 

قال الشاعر الكبير جاسم الصحيح : 
إلا أن��ت  وهل  ال�بدى..  إل�ه  بازف� ��اح!ي�ا  ي�ط�ال  لا  ل��غ�ة 
بي يإيقي  عال�يا  ال بت  مباححسبي  غيإ  ل��دي��ك  ب��وح��ي  حيث 
حولي الكون  لوحة  الضوء  ال�ش�حاحغبإ  بال�ظ�ال  ف�ت�عث�إت 
ولكن ف�ي�ك  البوصات  ال�ب��احضاع�ت  ن�ي��ة  أض�اع�ت�ك  م��ا 
ق�بلي ال�سإ  في  ناام�وك  من  البتاحكل  الكبال  خبإز  واحتسوا 
ل�كن ال�ك�أس،  ب�كارز  الأق���داحأس�كإي�هم  ث�ب�ال�ة  أس���ك�إي�ني 



الله الذي نعرفه

الماء يروي لك القصة

لتوماس دافيد باركسن

من مقال له في كتاب الله يتجلى في عصر العلم: 

»انن�ي أق�را النظ�ام والتصمي�م في كل ما يحيط بي م�ن العالم غ�ير العضوي ولا 
اس�تطيع ان أس�لم ب�ان يكون كل ذلك قد ت�م بمحض المصادفة العمي�اء التي جعلت 
ذرات ه�ذا الك�ون تتألف به�ذه الصورة العجيب�ة. ان هذا التصميم يحت�اج إلى مبدع، 

ونحن نطلق على هذا المبدع اسم الله.

وبالنس�بة إلى الكيميائ�ي يعت�بر الترتيب الدوري للعناص م�ن الأمور التي تثير 
عجبه ودهش�ته. وأول م�ا يتعلمه الطالب عند بدء التحاق�ه بالجامعة، هو أن العناص 
يمكن ترتيبها ترتيبا دوريا معينا، ولهذا الترتيب طرق مختلفة، ولكننا نكتفي هنا بتقسيم 

)مانداليف(، وهو العالم الروسي الذي ظهر في القرن الماضي. 

ولا تقتصر فائدة هذا التنظيم الدوري للعناص على ما يقدمه من عون وتسهيل 
في دراس�ة العن�اص المعروفة ومركباته�ا، ولكنه يدفع العل�ماء إلى البحث عن العناص 
التي لم يتم استكش�افها بعد، والتي س�اعد هذا التنظيم على التنبؤ بها، وتركت أماكنها 

في الجدول الدوري للعناص خالية تنتظر الكشف عنها.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 36

ولا ي�زال الكيميائي�ون حت�ى اليوم، يس�تخدمون الج�دول ال�دوري للعناص 
ليس�اعدهم في دراس�ة التفاعلات الكيماوية والتنبؤ بخواص العناص والمركبات، ولا 
ش�ك ان نجاحهم في هذا الس�بيل يعد دليلا على ما يسود العالم غير العضوي من نظام 
بدي�ع. ولك�ن ه�ذا النظام الذي نش�اهده في العالم م�ن حولنا ليس مظه�را من مظاهر 
القدرة على كل شيء فحس�ب، بل انه يتصف ف�وق ذلك بالحكمة والاتجاه نحو تحقيق 
صال�ح الإنس�ان، مم�ا يدل ع�لى ان اهتمام الخال�ق بنفع عب�اده )1( لا يقل ع�ن اهتمامه 
بالس�نن والقوان�ين التي تنظم هذا الوج�ود. انظر من حولك إلى الحكم�ة البالغة التي 
ينطوي عليها خروج بعض الظواهر عن العادة أو المألوف. فالماء مثلا، يتوقع الإنسان 
م�ن وزن�ه الجزيئي )18( ان يكون غازي�ا تحت درجة الحرارة المعت�ادة والنمط المعتاد، 
فالنوش�ادر مث�لا ووزن�ا الجزيئي )17( تك�ون غازية عن�د درجة ح�رارة ناقص 73 
وتح�ت الضغط الجوي المعتاد، وكبريتور الأيدروجين الذي يعتبر قريبا في خواصه من 
الم�اء بحك�م وضعه في الجدول ال�دوري وله وزن جزيئي ق�درة 34، يكون غازيا عند 

درجة حرارة ناقص 59.

ولذل�ك ف�ان وجود الم�اء على الحال�ة الس�ائلة في درجة الح�رارة المعت�ادة يعل 
الإنسان يقف ويفكر.

ولل�ماء فوق ذلك كثير من الخواص الاخرى ذات الأهمية البالغة والتي إذا نظر 
الإنس�ان اليها في مجموعها وجدها تدل على التصميم والتدبير، فالماء يغطي نحو ثلاثة 
أرباع س�طح الارض، وهو بذل�ك يؤثر تأثيرا بالغا على الجو الس�ائد ودرجة الحرارة. 
ولو تجرد الماء من بعض خواصه لظهرت على سطح الارض تغيرات في درجة الحرارة 
تؤدي إلى حدوث الكوارث. وللماء درجة ذوبان مرتفعة، وهو يبقى سائلا فترة طويلة 
م�ن الزم�ن، وله ح�رارة تصعيد بالغ�ة الأرتفاع. وهو بذلك يس�اعد ع�لى بقاء درجة 
الحرارة فوق سطح الأرض عند معدل ثابت ويصونا من التقلبات العنيفة، ولولا كل 
ذلك لتضاءلت صلاحية الأرض للحياة إلى حد كبير، ولقلت متعة النش�اط الإنس�اني 

على سطح الأرض بدرجة عظيمة.



37صقلهيصقذيين إفه   

ولل�ماء خ�واص اخرى فري�دة في نوعها، وت�دل كلها على ان مب�دع هذا الكون 
ق�د رس�مه وصممه بما يحقق صال�ح مخلوقاته. فالماء ه�و المادة الوحي�دة المعروفة التي 
تق�ل كثافتها عندما تتجمد. ولهذه الخاصية اهميتها الكبيرة بالنس�بة للحياة، اذ بس�ببها 
يطفو الجليد على س�طح الماء عندما يش�تد البرد، بدلا من ان يغوص إلى قاع المحيطات 
والبحيرات والأنار ويكون تدرييا كتلة صلبة لا سبيل إلى اخراجها وإذابتها. ويكون 
الجليد الذي يطفو على سطح البحر طبقة عازلة تحفظ الماء الذي تحتها في درجة حرارة 
فوق درجة التجمد، وبذلك تبقى الأسماك وغيرها من الحيوانات المائية حية. وعندما 

يأتي الربيع يذوب الجليد بسرعة.

ويمكنن�ا ان نش�ير إلى كث�ير من خ�واص الماء الطريف�ة الاخرى: فل�ه مثلا توتر 
س�طحي مرتفع يس�اعد على نمو النبات بما ينقل�ه اليه من المواد الغذائي�ة التي بالتربة، 
والم�اء اكثر الس�وائل المعروفة اذابة لغيره من الأجس�ام، وهو بذل�ك يلعب دورا كبيرا 
في العمليات الحيوية داخل أجس�امنا بوصفه مركبا أساس�يا من مركبات الدم، وللماء 
ضغط بخار مرتفع على مدى واس�ع من درجات الحرارة، ومع ذلك فانه يبقى س�ائلا 

على طول هذا المدى المتسع اللازم للحياة.

وق�د درس كثير م�ن العلماء هذه الخ�واص العجيبة للماء، ووضع�وا النظريات 
لتعليل ظواهره المختلفة. وبرغم ما نبذله من جهود لمعرفة كيف تحدث هذه الظواهر، 
علينا ان نتساءل ايضا لماذا تحدث هذه الظواهر؟ وليس الماء هو المادة العجيبة الوحيدة. 
فهنالك ما لا يحصى من المواد ذات الخواص المذهلة التي لا تستطيع عقولنا او ادراكنا 

المتواضع، إلا ان تقف مشدوهة أمامها.

وأنني أجد ش�خصيا ان تفس�ير هذه الظواه�ر والعجائب بنس�بتها إلى قدرة إله 
حكيم خبير وتصميم خالق علوي، يعد تفسيرا مرضيا للنفوس ومقنعا للعقول. 

انن�ي أرى في كل ظاه�رة من هذه الظواهر اكثر من مج�رد الخلق والتدبير المجرد 
عن العاطفة، إنني ألمس فوق ذلك كله محبة الخالق لخلقه واهتمامه بأمورهم. انتهى



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 38

فسبحان من قال: 

ا بَيْنَ يَ�دَيْ رَحْمَتهِِ حَتَّى إذَِا أَقَلَّتْ سَ�حَابًا ثقَِالاً  يَ�احَ بُشْرً ذِي يُرْسِ�لُ الرِّ }وَهُ�وَ الَّ
يِّتٍ فَأَنزَلْنَ�ا بهِِ الْمَ�اء فَأَخْرَجْناَ بهِِ مِ�ن كُلِّ الثَّمَرَاتِ كَذَلكَِ نُخْ�رِجُ الْموْتَى  سُ�قْناَهُ لبَِلَ�دٍ مَّ

رُونَ{ )الأعراف: 57(. لَعَلَّكُمْ تَذَكَّ



الله الذي نعرفه

صقزهإيوطنورييسقتنبور

من مقال لسيسل هامان – عالم بيولوجي – الله يتجلى في عصر العلم

ع�لى  الأدل�ة  رأي�ت  العل�وم،  دني�ا  في  بب�صري  اتجه�ت  »أين�ما 
الأع�لى الخال�ق  وج�ود  ع�لى  والنظ�ام،  القان�ون  ع�لى  والاب�داع،   التصمي�م 
سر في طريق مشمس وتأمل بدائع تركيب الأزهار، واستمع إلى تغريد الطيور، وانظر 
إلى عجائب الاعش�اش، فهل كان محض مصادفة ان تنتج الأزهار ذلك الرحيق الحلو 
ال�ذي يتذب الح�شرات فتلقح الأزهار وت�ؤدي إلى زيادة المحص�ول في العام التال؟ 
وهل هو محض مصادفة ان تهبط حبوب اللقاح الرقيقة على مبسم الزهرة فتنبت وتسير 
في القل�م حت�ى تصل إلى المبي�ض فيتم التلقي�ح وتتكون البذور؟ فليس م�ن المنطق ان 
نعتقد بان يد الله التي لا نراها هي التي رتبت ونظمت هذه الأشياء تبعا لقوانين ما زلنا 
في بداية الطريق نحو معرفتها والكشف عنها؟ وهل من الممكن ان يغرد الطير، لا لأن 

له أليفا فحسب، بل لأن الله يحب تغريده ويعلم اننا نطرب بتغريده.

وك�ما ان هنال�ك ما لا يحصى م�ن أغاريد الثناء التي تش�دوها الطي�ور كل يوم، 
والت�ي لا تص�ل إلى آذاننا القاصة الفانية، فان هنالك ما لا يحصى من نعم الله وأفضاله 
يس�بغها ع�لى عب�اده، وه�ي تنتظر م�ن الأنس�ان ان يفتح عيني�ه لكي يراه�ا وماذا عن 
ع�ش طائر بالتيمور؟ م�ن الذي علم هذا الطير ذلك الفن الرفيع؟ ولماذا تتش�ابه جميع 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 40

الاعشاش التي تبنيها الطيور من هذا النوع؟ اذا قلت الغريزة، فان ذلك قد يعد مخرجا 
من الس�ؤال ولكنه اجابة قاصة. فما هي الغرائز؟ يقول البعض: انا السلوك الذي لا 
يتعلمه الحيوان. اليس من المنطق ان نرى قدرة الله تتجلى في هذه الكائنات التي خلقها 

فسواها تبعا لقوانين خاصة لا نكاد ندري عن كنهها شيئا؟

نع�م انن�ي اعتق�د بوج�ود الله؟ وأعتق�د ان�ه ه�و القدي�ر ال�ذي خل�ق الك�ون 
 وحفظ�ه، ولي�س ذل�ك فحس�ب، ب�ل ه�و ال�ذي يرع�ى درة خلق�ة وه�و الإنس�ان.

ولا يرجع هذا الاعتقاد الراسخ الذي يمتلئ به قلبي إلى تأثير الثقافة الامريكية الدينية 
علّي فحس�ب، ولكنه يرجع ايضا إلى مشاهداتي العلمية لعجائب الكون، كما يرجع إلى 

شعوري به وإحساسي بوجوده داخل نفسي... انتهى

سبحان من قال: 

مِلُ مِنْ أُنثَى وَلَا  نْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْ اعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَاتٍ مِّ }إلَِيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّ
كَائِي قَالُوا آذَنَّاكَ مَا مِنَّا مِن شَهِيدٍ{)فصلت – 47(. تَضَعُ إلِاَّ بعِِلْمِهِ وَيَوْمَ يُناَدِيهمِْ أَيْنَ شُرَ



الله الذي نعرفه

الله والكون المعقد

من مقال لجون وليام كلوتس - الله يتجلى في عصر العلم

)عندم�ا حاولت ان اكتب في هذا الموضوع جال�ت بخاطري حكمتان قديمتان 
من الحكم المقدسة، وهما: 

)السماوات تشهد بجلال الله، وإحكامها يدل على بديع صنعته(.

)يقول الأحمق في نفسه: ليس هناك إله(.

ان ه�ذا الع�الم الذي نعيش في�ه، قد بلغ م�ن الاتقان والتعقي�د درجة تجعل من 
المح�ال ان يكون قد نش�أ بمح�ض المصادفة. انه م�ليء بالروائع والأم�ور المعقدة التي 
تحتاج إلى مدبر، والتي لا يمكن نسبتها إلى قدر أعمى. ولا شك ان العلوم قد ساعدتنا 
ع�لى زيادة فه�م وتقدير ظواهر هذا الكون المعقدة. وهي بذل�ك تزيد من معرفتنا بالله 

ومن ايماننا بوجوده.

وم�ن التعقي�دات الطريفة في ه�ذا الكون، ما نش�اهده من العلاق�ات التوافقية 
الاضطراري�ة ب�ين الأش�ياء احيانا. وم�ن أمثلتها العلاق�ة الموجودة بين فراش�ة اليوكا 
ونبات اليوكا وهو احد النباتات الزنبقية. فزهرة اليوكا تتدلى إلى أس�فل ويكون عضو 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 42

التأنيث فيها أكثر انخفاضا من عضو التذكير أو الس�داة. أما الميس�م وهو الجزء الذي 
يتلق�ى حب�وب اللقاح، فانه يكون على ش�كل الكأس وهو موضوع بطريقة يس�تحيل 
معها ان تسقط فيه حبوب اللقاح. ولا بد ان تنتقل هذه الحبوب بوساطة فراشة اليوكا 
التي تبدأ عملها بعد مغيب الش�مس بقليل، فتجمع كمية من حبوب اللقاح من متك 
الأزه�ار الت�ي تزورها وتحفظها في فمها الذي بني بطريقة خاصة لأداء هذا العمل. ثم 
تط�ير الفراش�ة إلى نبات آخر من نف�س النوع وتثقب مبيضها بجه�از خاص في مؤخر 
جس�مها، ينتهي بطرف مدبب يش�به الإب�رة وينزل منه البيض. وتضع الفراش�ة بيضة 
او اكث�ر ث�م تزحف إلى أس�فل الزه�رة حتى تص�ل إلى القلم، وهنالك ت�ترك ما جمعته 
م�ن حبوب اللقاح على صورة كرة فوق ميس�م الزهرة. وينت�ج النبات عددا كبيرا من 
الحب�وب يس�تخدم بعضها طعام�ا ليرقة الفراش�ة وينضج بعضها لك�ي يواصل دورة 

الحياة.

وهنالك كثير من الأزهار التي تس�جن الحشرات داخله�ا، ومن أمثلتها الزهرة 
المس�ماة )ج�اك في المقص�ورة( jack – in – the – pulpit وله�ذا النبات نوعان من 
المجموع�ات الزهري�ة، ذك�ور وإن�اث. وهي تتك�ون داخ�ل مقص�ورات تضيق عند 

منتصفها. 

ويت�م التلقيح بوس�اطة ذبابة دقيق�ة تدخل إلى المقصورة ولا ت�كاد تجتاز المنطقة 
الضيقة الوس�طى حتى تجد نفس�ها س�جينة، ليس بس�بب الضيق فحس�ب، بل بسبب 
تغطية الجدران الداخلية بمادة شمعية منزلقة يتعذر معها على الحشرة ان تثبت اقدامها، 
وعندئ�ذ تدور الحشرة بصورة جنوني�ة داخل المكان، فتعلق هبوات اللقح بجس�مها. 
وبع�د قليل تتصلب جوانب المقصورة بعض الشيء فتس�تطيع الحشرة الخروج بعد ان 
يك�ون جس�مها قد تغطى بهبوات اللق�ح. فإذا زارت الحشرة مقص�ورة مذكرة اخرى 
تكررت العملية الس�ابقة، أما إذا دخلت مقصورة انثى فإنا تس�جن في داخلها س�جنا 



43صقلهيصقذيين إفه   

دائما حتى تموت هي، وعند محاولتها اليائسة للخروج، تقوم بتلقيحها الأزهار الأنثى.

ان النب�ات في هذه الحالة لا يهتم بخروج الحشرة لأنا تكون قد أدت رس�التها، 
اما عند زيارتها للمقصورات المذكرة، فانه يس�مح لها بالخروج لأنا لا تكون قد أدت 

رسالتها بعد.

الصع�ب  م�ن  ان�ه  الله؟  وج�ود  ع�لى  الش�واهد  ه�ذه  كل  ت�دل  أف�لا 
بمح�ض  ت�م  ق�د  العجي�ب  التواف�ق  ه�ذا  كل  ان  تتص�ور  ان  عقولن�ا  ع�لى 
وتدب�ير. ق�درة  إلى  احت�اج  محك�م  توجي�ه  نتيج�ة  يك�ون  أن  ب�د  لا  ان�ه   المصادف�ة، 

ونس�تطيع ان نلم�ح أدلة أخرى على وجود الله وقدرت�ه في تلك الحالات العديدة التي 
حاول الإنسان فيها ان يتدخل في توازن الطبيعة او يعمل على تعديله......انتهى

فسبحان من قال: 

هُ خَبيٌِر بمَِا تَفْعَلُونَ{ )النمل - 88(. ءٍ إنَِّ ذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْ }صُنعَْ اللهَِّ الَّ





حق النفس 

رحلة حقوقية

لا زالت رحلتنا تس�ير بتؤدة نحو تبيين الحقوق التي ذكرها لنا الإمام الكبير 
زي�ن العابدي�ن ه�ذا الإمام الذي هو س�ليل اكبر بيتين في ذلك الع�صر بيت النبوة 
والوح�ي والهدى خاتم الأنبياء محم�د  وبيت الملك الكسروي يزدجرد ولذا 

قال أبو الأسود: 

وه��سش��م ك��س��إىي ي��ن��تي غ��ار��سي وصني ي
صقتبسئم ع��ل��ن��هي ن��ن��ط��تي ر��تي لأف��ض��لي

وقال الفرزدق: 

كلهم صق��ل��هي ع��ب��ساي خ��ن��إي صي���تي ه���ذصي ي
صق لم صق��ط��سه��إي صق��ن��ق�� ي صق��ت��ق�� ي ه���ذصي

قه صلأن��ب��ن��سءي ف��ض��لي اصني ج���مهي ر��تي ي
وف��������ض��ليأر��ت��هياصن����تيق���هيصلأر���م

ولا زلنا في حقوق الله سبحانه وتعالى حيث بينا في الرحلة الأولى حق الله الأكبر 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 46

وفي الرحلة الثانية إليكم الحق الثاني من حقوق الله : 

حق النفس 

�ا حَقُّ نَمْسِ�كَ عَلَيْكَ فَ�أَنْ يَسْ�تَوْفيَِهَا فِي  )وَأَمَّ
هُ وَإلَى سَبْعِك  طَاعَةِ اللهِ فَتُؤَاّي إلَى لسَِانكَِ حَقَّ
هَا وَإلَى  كَ حَقّهُ وَإلَى يَ�دِكَ حَقَّ �هُ وَإلَى بَ�َ�ِ حَقَّ
�هُ وَإلَى فَإْجِكَ  هَا وَإلَى بَطْنكَِ حَقَّ رِجْلِ�ك حَقَّ

هُ وَيَسْتَعِنَ باللهِ عَلَى ذَلكِ(. حَقَّ

أفض�ل تعبير في أفضل س�بك فك�ما تبين لنا ه�ذه الكلمات ع�لى إيازها حقوق 
جوارحنا تجاه الله فهي توجهنا إلى محامد ومحاس�ن الأفعال إذ أن لكل جارحة حق تجاه 

الله وتجاه أنفسنا وتجاه الآخرين.

تك�ررت كلم�ة »نفس« في الق�رآن الكريم على م�ا يقارب 290 م�رة بمختلف 
صيغها، سواءا معرفة أو منكرة، منها قوله تعالى: 

اهَا وَقَدْ خَابَ مَن  اهَا فَأَلْهمََهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّ }وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّ
اهَا{ )الشمس: 7 - 10(. دَسَّ

ه�ذه الآي�ة على قصره�ا فيها من البي�ان والإش�ارة لهداية وتكامل ه�ذه النفس 
بسلوك طريق التقوى والطاعة والتزكية، واجتناب طريق الفجور والمعصية والإفساد. 

. وهذا ما اشار اليه إمامنا زين العابدين

وسيكون حديثنا ضمن ثلاثة محاور: 

- تعريف النفس

- تزكية النفس

- الطاعة طريق النجاة



47حقيصقنمعي   

-  تعريف )النفس( عند ملا صدرا

ن الْعِلْمِ إلِاَّ قَلِيلًا{ وحُ مِنْ أَمْرِ رَبيِّ وَمَا أُوتيِتُم مِّ وحِ قُلِ الرُّ }وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّ

إن علم النفس من الموضوعات الهامّة في البحوث الفلسفية.

وقد اهتمّ الفلاس�فة ببحث النفس منذ أق�دم العصور، والحكمة المعروفة: )من 
. عرف نفسه فقد عرف ربّه( رواها حكماء اليونان كما رواها الأئمة

ن  وحُ مِ�نْ أَمْرِ رَبيِّ وَمَ�ا أُوتيِتُم مِّ وحِ قُلِ الرُّ وق�ال تعالى: }وَيَسْ�أَلُونَكَ عَنِ ال�رُّ
الْعِلْمِ إلِاَّ قَلِيلًا{ )سورة الإسراء: 58(.

ونقل عن أرسطو: )من عرف ذاته قوي على معرفة الله(.

كان�ت الفلس�فة القديم�ة من�ذ ع�صر اليون�ان تبحث عن ع�دّة حق�ول معرفية 
كالطبيعي�ات وغ�ير ذلك. ثم انفصلت العل�وم تدريياً وتفرّعت الفلس�فة،ومن تلك 
العلوم دراس�ة النفس وتقس�يمها إلى نفس نباتية وحيوانية وإنس�انية، وتوسّع أرسطو 
طالي�س في دراس�ة النف�س وتقس�يمها وتعريفه�ا وهل ه�ي مج�رّدة أم مادّي�ة؟ قديمة 
أم حديث�ة؟ خال�دة أم زائل�ة؟ إلى غ�ير ذلك. ولّما تُرجم�ت الفلس�فة اليونانية في العصر 
الإس�لامي، أطلع العلماء المسلمين وفلاسفتهم على الأفكار اليونانية ومزجوا ثقافتهم 
بما درس�وه وترجموه فأبدعوا في هذا المجال، فبزغ منهم علماء وفلاس�فة كبار كالفارابي 
وجاب�ر ب�ن حيان والكندي وابن س�ينا الذي توسّ�ع في بحوثه الفس�لفية ومن ضمنها 

بحث في النفس من كتاب »الشفاء« المشهور.

وق�د نقل�وا نفس تعريف »أرس�طو« للنفس بأنّا : »إنطلاش�يا«كمال »وهو أول 
جرم طبيعي ذي حياة بالقوة«.

وجاء تعريف ابن س�ينا وصدر الدين الشيرازي بما هذا نصّه: »كمال أول لجسم 
طبيعي آل ذي حياة بالقوة«.

ولا يعني أن نظرية ابن سينا في النفس لا تختلف عن نظرية الملا صدرا. إنّ نظرية 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 48

النفس تعتمد على أس�س فلس�فية أعمّ منها، وبما أنّ هناك بعض الاختلاف بين نظرية 
المشّ�ائين)1( بصورة عامّة ونظرية صدر المتألهيّن في المرتكزات الفلس�فية لكلٍّ منهما، مع 
وجود منطلقات متشابهة، فقد بحث جميع الفلاسفة موضوع النفس من حيثية علاقتها 
وتدبيرها للجس�م، يقول ابن سينا: »واسم النفس ليس يقع عليها من حيث جوهرها 
ب�ل من حيث هي مدبرة للأبدان ومقيس�ة إليها، فلذلك يؤخ�ذ البدن في حدها«. إذن 
فالبح�ث في جوهر النفس وكنهها خارج عن نطاق الدراس�ات الفلس�فية. وقال محي 
الدي�ن بن عربي: »ولهذا ما عثر أحدٌ من الحك�ماء والعلماء على معرفة النفس وحقيقتها 

إلا الإلهيون من الرسل والأكابر من الصوفية«.

وم�ن الجدير بالذكر أن بحث النفس يتّجه ويتأثّر بنظرية الحركة، ومن المعروف 
إنّ الحركة عند المشّ�ائين يقت�صر على المقولات العرضية فحس�ب، أما عند الملا صدرا 
فإنه يش�مل أيضاً حركة الجوهر، وهذا هو الخط الفاصل والمفترق الأهمّ بين الفلس�فة 
المشّ�ائية وفلس�فة صدرا الدين الش�يرازي في دراس�ة النفس. وهذه من مبتكرات الملا 
صدرا، فأدّى إلى توصيله بأنّ النفس »جرمانية الحدوث، روحانية البقاء« وهذه العبارة 
ذكرها كثيراً في فلس�فته حول النف�س، وإنّ الحركة الجوهرية في المادّة أصحبت العمدة 

في بحث النفس وخلودها ومعادها، والمرتكز الأساس في إبداعاته.

إنّ المدرس�ة المشّ�ائية تذكر أنّ النف�س ككيان متكامل وفع�لي أضيف إلى البدن، 
فأصب�ح هذا المركّب إنس�اناً، فكما تضع الماء في القدح أو يرك�ب الراكب دابته، تكون 

هذه الإضافة بين النفس والبدن.

)1( المدرسة المشّائيّة )تسمى أحيانًا: الحكمة المشّائيّة( هي مدرسة فلسفية في اليونان القديمة، 
سماه  الذي  أرسطو،  اليوناني  الفيلسوف  المدرسة  تلك  مؤسس  من  أفكارهم  استمدوا 
أروقة  تعني  والتي   ،Peripatos كلمة  من  اسمها  المدرسة  استمدت  المشّاء.  تلاميذه 
مدرج الألعاب الرياضية في أثينا، حيث كان أعضاء تلك المدرسة يتمعون. وهناك كلمة 
يونانية أخرى مماثلة peripatetikos تشير إلى فعل المشي، والصفة peripatetic التي 
تعني »المشّاء«. بعد وفاة أرسطو نشأت أسطورة أنه كان محاضرا »مشّاء«، فحلت التسمية 

.»Peripatos« محل الكلمة الأصلية »Peripatetikos«



49حقيصقنمعي   

أم�ا مدرس�ة الحكم�ة المتعالي�ة المتمثّلة بصدرالدي�ن فإّنا رفضت ه�ذه الإضافة 
الضعيفة وتلك العلاقة الغريبة والواهية بينهما، وقالت: إنّ النفس لم تحصل على تجرّدها 
وفعليّتها خارج الجسم ثمّ أضيفت بهذا الشكل القائم بينهما، وإنّما النفس قامت بمسيرة 
تصاعدية نحو التجرّد في داخل البدن والمادّة لا في خارجها، بحركة جوهرية)1( سارت 
من القوة إلى الفعل بشكل تدريي تكاملي نحو الوجود والتحقّق. وبهذا يمكن القول: 
إنّ هن�اك نقلة نوعي�ة حصلت عليها المادة فأصبحت مجرّدة ناقص�ة التجرّد ما دامت في 
إطار البدن، بعدها يمكن أن ترتقي إلى مستوى العقول في دار غير دار الدنيا، والعقول 
المج�رّدة تحظ�ى بالخل�ود والس�عادة. إنّ النفس عند ابن س�ينا مجرّدة عن الم�ادّة من أوّل 
فطرتها »وليست كذلك... بل أنا في أوائل الأمر خيال بالفعل«قبل التجرد التام«عقل 
بالق�وة...«، ويقول الش�يرازي: »...إن الإنس�ان له هوية واحدة ذات نش�أة ومقامات 

ويبتدئ وجوده أولاً من أدنى المنازل، ويرتفع قليلًا إلى درجه العقل والمعقول...«.

ويع�زو الم�لا صدرا هذا الاختلاف بينه وبين المدرس�ة المش�ائية إلى اختلافهم في 
مس�ألة الوجود. يقول : »وأكثر المتأخرين من الفلاس�فة كالشيخ وأتباعه لّما لم يحكموا 
أساس علم النفس لذهولهم عن مسألة الوجود وكماله ونقصه ومبادئه وغاياته أنكروا 
ه�ذا المعن�ى«. إنّ القوى الحيوية ل�دى الكائن البشري- كما يعتقد ص�در المتألهين- لها 
وجهت�ان، الأولى مادّي�ة والثاني�ة مجرّدة عن الم�ادة، وهذه القوى المادّي�ة لا تفارق تلك 

القوى المجرّدة، وبعد الموت ينتقل الإنسان إلى عالم أكثر تجريداً وأقل تعلّقاً بالمادّة.

وبالحرك�ة الجوهرية التي آمن بها ملا صدرا تتط�وّر المادة وترتقي نحو وجودّية 
أش�دّ من وجودّيتها السابقة. يقول الشيخ مرتض المطهري: »فهذا الفكر المجرد الذي 
في ذهن�ك الآن، كان ي�وم م�ن الأي�ام لحمًا، ث�م تبدل لفكر مج�رد. إن الم�ادة في حركتها 
الجوهري�ة ترتق�ي نحو الأعلى، وكل�ما تحركت كذل�ك اتجهت نحو الترك�ز الوجودي 

)1( نظرية الحركة الجوهرية عند الشيرازي حاولت تفسير ازلية المادة وعلة الوجود من خلال 
العالم  ان  مبدأ  تتأسس على  النظرية  الاساسية لهذه  والمقدمة  والدين.  الفلسفة  بين  التوفيق 
المادي في تغير وتبدل مستمر. فالمادة تتغير وتتجدد في كل آن. وعلة تغير الأعراض الظاهرة 

للمادة )ألاين، الكيف، الكم، الوضع( تكمن في تغير جوهرها.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 50

وكلما اتجهت كذلك، سارت تلقاء التجرد، حتى تبلغ الوعي والشعور الإرادي«.

إنّ ه�ذه المراتب التي ترتقي إليها النفس الإنس�انية نحو الأكثر تدرّجاً والأش�دّ 
وجودّية ليس�ت هي عبارة عن محطّات تمرّ بها النفس مروراً متصاعداً فحس�ب، ليس 
الأم�ر انا تم�رّ بالنقطة«ب«ثم تغادره�ا إلى النقطة »ج« ث�م إلى »د«... الخ، وإنّما تأخذ 
معه�ا تلك النق�اط التي مرّت بها، لهذا قال الملا صدرا أن للنفس الإنس�انية ش�خصية 
جمعي�ة تح�وي جمي�ع مراتبها من أدناه�ا إلى أعلاها مرتب�ة، أو كما يقول الفلاس�فة، إنا 
عندم�ا تلب�س درج�ة من الوج�ود لا تن�زع الدرجة الس�ابقة، أي ليس�ت في حالة نزع 
ولبس، وإنما هي في لبس بعد لبس، فالنفس في ذاتها س�مع وبصر وش�مّ وذوق ولمس 

وإدراك وخيال.

وهذا الرأي وافق فيه بعض العرفاء كابن عربي.

وقد يرد السؤال: هل النفس في خروجها من القوّة إلى الفعل تفعل ذلك بذاتها؟ 
أو بأم�ر خ�ارج عنها؟ وإذا عرفنا أن فاقد الشيء لا يعطيه كما يقال، نعرف أنّ النفس في 
حالة كونا »بالقوة«، لا تمتلك »الفعلية«، وكل ما لا يمتلك الفعلية، لا يمكن أن يصل 

إليه إلا بأمر خارج عن ذاته، فالنفس تخرج من الفعل إلى القوة بأمر خارج عن ذاتها.

يقول الش�يرازي: »إن مخ�رج النفس من القوة إلى الفعل في كمالها العقلي ليس�ت 
بذاته�ا إذ ال�شيء لا يخ�رج ذاته م�ن النقص إلى الك�مال... فمخرجه�ا إلى الكمال ملك 

كريم«.

إن دراسة النفس عند صدر المتألهين يحتاج الى مجال أوسع بحيث يتم استعراض

الجوان�ب م�ن فلس�فته التي له�ا علاقة بحث�ه في عل�م النفس، كذل�ك في بحث 
الجوان�ب الأخرى كقدم النف�س أو حدوثها، مادّيتها، خلوده�ا تجرّدها وغير ذلك)1( 
وقد قيل في حديث من عرف نفس�ه عرف ربه، قيل فيه وجوه نختم به هذا الفصل مما 

أورده العلامة سماحة الشيخ باقر بوخمسين في الكشكول الهجري: 

)1( صادق محمد علي المسلم : ابداعات الشيرازي الفلسفية نموذجا – رسالة ماجستير



51حقيصقنمعي   

صلأول: أن النف�س محركة البدن ومدبرة له، فإذا كان هذا البنيان الحقير يحتاج الى 
مدب�ر ومحرك فكيف لا يحتاج اليه عالم الكون فيك�ون من الدلائل الموصولة إلى معرفة 

الرب ولعله قيم دليل الآفاق في قوله }وَفيِ أَنفُسِهِمْ{.

صقثسني: من عرف أن نفس�ه واحدة وأنه لوكان معها غيرها لزمها الفساد في تدبير 
الكون، علم أن الرب المدبر واحد »لو كان فيهما آلهة الا الله لفسدتا«.

صقثسق�ث:يم�ن ع�رف أن النفس المدب�رة للب�دن بإختيار، ع�رف أن المدب�ر للعالم 
بالإختيار لا بالإضطرار ولا بالإجبار.

صقإصي�ع:يم�ن عرف أنه لا يخفى على النفس من أح�وال البدن شيء، عرف أن الله 
سبحانه عالم بجزئيات العالم وكلياته لا يخفى عليه شيء. لإمتناع علم المخلوق وجهل 

الخالق لا كما يقول الحكماء أنه تعالى لا يعلم بالجزئيات.

صلخسرع: من عرف أن النفس موجودة قبل البدن باقية بعده، عرف أنه سبحانه 
كان موجودا قبل العالم وباق بعده.

صقس�ساس: من عرف انه لا يعرف كنه نفس�ه عرف أن ربه كذلك بطريق أولى لا 
يعرف كنه ذاته لأن معلومة الوجود مجهولة الكيفية والرب سبحانه كذلك.

صقس�سيع:يم�ن عرف أن النفس ليس لها م�كان وأنا لا تمس ولا تحبس، عرف أن 
ربه كذلك.

بعد هذه المقدمة الجميلة المختصرة ومعرفة النفس رأينا هذا الإهتمام من الشارع 
المقدس بتزكية النفس ووجوب سلوكها مسالك التقوى.

تزكية النفس: 

وحدي�ث النف�س حديث طوي�ل وقد تطرقن�ا الى جزء منه في ح�ق الله حيث انما 
مرتبط�ان ببعضه�ما البع�ض »حيث أن من عرف نفس�ه عرف ربه« ولق�د مارس الأئمة 
في حياتهم أحس�ن الس�بل التي تهذب هذا الإنس�ان وتقومه وتجعل منه عضوا صالحا في 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 52

المجتمع الإنساني وقد تركزت دعواهم إلى إصلاح هذه النفس البشرية وصياغتها صياغة 
ربانية كي تؤدي دورها في طاعة الله وإعانة عباده لأنا وحدها المنطلق في عملية الإصلاح 
الش�املة.... منها تبدأ الإستقامة كما يبدأ الإعوجاج.. فمتى صلحت واستقامت صلح 
غيرها واستقام، وأنا تصبوا إلى الإثرة والأنانية وتتجاوز الحق والعدل وتحاول أن تبرر 
كل فعل يصدر منها مهما كان منحرفا أو معوجا كما تحاول في المقابل أن تس�لب محاس�ن 
الناس وترى معايبهم على صورة أوس�ع وش�كل أضخم مما هي عليه... إنا على الدوام 
تميل مع ش�هواتها ومصالحها وما يحقق لها قس�طا من الراحة ونصيبا من اللذة دون النظر 

إلى ما يتركه ذلك على حياة الناس وراحتهم وسعادتهم وبقائهم.

قال البوصيري : 
على شَبَّ  يهبلهُ  إن  كالطملِ  يَ�نْمَ�طمِوالنمعُ  يَم�ْطبِْهُ  وإنْ  ضاعِ  الإَّ حُ�بِّ 
يُ�وَلِّ�يَ�هُ  أنْ  وحاذرْ  ه�واها  يَ� مِفاصإفْ  أوْ  يُ� مِ  يولَّى  ما  ال�هوى  إنَّ 
 ٌ سائِ�ب�ة  الأع�بالِ  في  وهيَ  يُسِموَراعِ�ها  فا  البَإْعَى  اسْتَحْلَتِ  هِيَ  وإنْ 
 ً قاي�ِلَ��ة  للِْ�بَإءِ   ٍ ز  لَ�ذَّ �نَ�تْ  حَ�سَّ سَمِكَ�مْ  ال�دَّ مَّ في  السُّ أنَّ  يدرِ  لم  من حيثُ 
وَمِنْ  جُوعٍ  مِ�ن  س�ائِ�عَ  الدَّ التُّ�دَمِوَاخْ�شَ  مِنَ  ش�َإٌّ   ٍ مَدْبََ ة  فَإُبَّ  شِبَع 
امْتَلأتْ قد  عَيْنٍ  مِنْ  مْعَ  الدَّ ال�نَّدَمِواسْتَمْإِغ   َ حِ�بْيَ�ة  وَالْ�زَمْ  البَحارِمِ  مِنَ 
واع هبا والشيطانَ  النمعَّ  وخالفِ  فاي�هم  النُّ حَ  ضاكَ  مَحَّ هُبا  وإنْ 

غ�ير أن اص�لاح النف�س وفطامها ع�ن الش�هوات يحت�اج الى ارادة قاهرة وعزم 
ش�ديدين فمن دون ارادة لا يس�تطيع الواحد منا ان يفطم نفسه عن الرضاعة رضاعة 

الذنوب من ثدي الشيطان.

ان النف�س تس�تلذ ارتض�اع الش�هوة لأنا امارة بالس�وء وميال�ة الى الهوى وكل 
رضع�ة تجر ورائها رضعات الى ناية الش�وط الذي ينته�ي بصاحبه في ضياع وحرمان 

ومعاناة ومشقة.

أين يكمن الحل ؟

الحل ينطلق من داخلنا وليس من الخارج فكل واحد منا يمتلك الحل بيده لأنه 



53حقيصقنمعي   

يمتل�ك الارادة التي يصنع بها قراراته في الحياة وعندما تموت الإرادة يموت الإنس�ان 
-كإنسان- ويتحول الى كتلة متحركة تتلاطم فيها الشهوات والاهواء الحيوانية.

صحيح ان الإنس�ان لا يش�كل سوى ذرة تافهة بالنسبة لهذا الكون الهائل ولكنه 
يس�تطيع في لحظ�ة من لحظات الإي�مان ان يصبح اعظم زعي�م في الارض، ذلك عندما 

يربط نفسه باكبر واعظم قوة في هذا الكون »بقوة الله الذي بيده ملكوت كل شيء«.

هذه النفس تقرب البعيد إن أرادته وتبعد القريب إن كرهته، ولذا ورد الحث من 
الأئمة لهذا الإنسان أن يقف منها موقف الحذر واليقظة، والمحاسب والمراقب يترصدها 
في ميوله�ا وحركاته�ا ويحاس�بها في كل خطوة م�ن خطواتها وخطرة م�ن خطرات ذاتها. 

يحملها على الحق وان كانت كارهة له ويدفعها نحو الخير وان كانت غير راغبة فيه.

وجه�اد النف�س هو الطري�ق الذي يقود الإنس�ان إلى مرض�اة الله وطاعته، وهو 
الجهاد الأكبر على حد تعبير النبي الأكرم فقد ورد انه صلوات الله عليه بعث سرية من 
الجيش فلما رجعوا قال: مرحبا بقوم قضوا الجهاد الأصغر وبقي عليهم الجهاد الأكبر.

فقيل: يا رسول الله وما الجهاد الأكبر؟ 

قال: جهاد النفس.

ور نىيجهسايصقنمع: أن يلزمها المرء بأحكام الإس�لام والسير على خطى الدين 
فلا ينحرف لهوى ولا يميل لمصلحة وقتية على حساب الدين، ولا يضعف أمام حرام، 

ولا يتهاون بترك واجب، وهذا هو بعينه ما فسره الإمام الصادق حيث يقول: 

»من ملك نفس�ه إذا رغب وإذا رهب، وإذا اشتهى وإذا غضب وإذا رضي حرم 
الله جسده على النار«.

وان رياض�ة هذه النف�س وحملها على الخير يكون في أوله عس�يرا وصعبا ولكن 
ع�لى المداومة والتكرار يتحول الخير إلى عادة س�هلة ميس�ورة من ع�ادات هذه النفس 
وطباعها وهذا هو الحق الذي جعله الإمام زين العابدين للنفس بأن يحملها على طاعة 

الله ومرضاته ويعل كل جندي من جنودها في موضعه المعد له.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 54

من هنا كان الإنسان هو صاحب القرار وهو بالتال المسؤول عن قراره والقرار 
يبدأ من داخله فالله سبحانه لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم وهذا كله يتوقف 
على الارادة القوية والإرادة القوية يمكن للإنس�ان ان يفجرها في أعماقه عندما يتوجه 

الى الله ويستمد منه العون والمدد.

قُواْ اللهَّ وَابْتَغُواْ إلَِيهِ الْوَسِ�يلَةَ وَجَاهِدُواْ  ذِينَ آمَنوُاْ اتَّ َا الَّ فقد قال الله تعالى: }يَا أَيهُّ
كُمْ تُفْلِحُونَ{)المائدة : 35(.  فِي سَبيِلِهِ لَعَلَّ

َ إنَِّ رَبيِّ  وءِ إلِاَّ مَا رَحِمَ رَبيِّ ارَةٌ باِلسُّ ىءُ نَفْسِي إنَِّ النَّفْسَ لأمََّ وقال تعالى: }وَمَا أُبَرِّ
حِيمٌ{ )يوسف: 53(. وهناك آيات كثيرة. غَفُورٌ رَّ

وقد ورد في الشعر المنسوب لأمير المؤمنين  الى ذلك:
ي�ش��ع�إ وم�ا  ف��ي�ك  ي�ب� �إاواءك  وم��ا  من�ك  واائ��������ك 
صغي�إ ج���إم  ان���ك  الاكب�إوي��ح��س��ب  ال�عالم  ان��ط��وى  وف��ي��ك 
ال�ب�بي��ن ال��ك�ت�اب  البضبإوان���ت  يظهإ  ب��أح��إف��ه  ال���ذي 
يس��ط��إ ف���ا ح�����اج�����ة ل���ك ف���ي خ���ارج ب�با  ع�ن�ك  ي�د�بإ 

فانظ�ر كي�ف قيامك على نفس�ك في معالجة ادوائها وان ق�صرت فلا تلومن إلا 
نفسك.

 : قال ابو عبد الله

)اقصر نفس�ك ع�ما يرها من قبل ان تفارقك واس�ع في فكاكها كما تس�عى في 
طلب معيشتك فان نفسك رهينة بعملك(.

يقول الشاعر:
المتى يجعلها  حيث  إلا  النمع  يس�لتوما  وإلا  ي�اقت  أطبع�ت  ف��إن 

ويقول الآخر: 
رغّ��ب�ت�ها إذا  راغ��ب�ة  ي��ق�ن��عوال�ن�م�ع  ق��ل��ي��ل  إل�ى  ي���إا  وإذا 

بن�اءا ع�لى ذلك نفه�م من قول الإمام الس�جاد  )وأما حق نفس�ك عليك 



55حقيصقنمعي   

بأن تس�توفيها في طاعة الله( وذلك بالتزكية والمحاسبة والطاعة وتسخير جميع جوارح 
البدن بإعطائها حقوقها.

ولقد تكلمنا في المحور الس�ابق عن تزكية النفس، وحيث ان للنفس بعدان بعد 
حيواني والذي يسمى ايضا بالرغبات والغرائز، والفلاسفة يسمونه: الجسم، والعرفاء 
يس�مونه: البعد البهيمي والناس�وتي، والبعد الآخر المعنوي، ولذا فإن هاذان الجانبان 

في صاع مستمر.

ف�إذا اس�تطاع الإنس�ان أن ينتصر في هذا ال�صراع وأن يأسر ه�ذا العدو كما قال 
رس�ول الله  )اعدى عدوك نفس�ك التي بين جنبيك( ويروضه ويهذبه، حينذاك 
يس�تطيع أن يصل الى س�عادة الدنيا والآخرة وهذا هو الإنتصار والسيطرة على النفس 

الأمارة بالسوء.

ورد في الحديث : قال النبي  »أفضل الجهاد من جاهد نفسه التي بين جنبيه«.

وعن الإمام علي  »إن المجاهد نفسه في طاعة الله وعن معصية الله سبحانه 
بمنزلة شهيد«

ومن موارد الطاعة تأتي )محاسبة النفس(: 

فقد قال رس�ول الله : الا أنبئكم بأكيس الكيس�ين وأحم�ق الحمقاء ؟ قالوا 
بلى يا رسول الله ! قال: أكيس الكيسين من حاسب نفسه وعمل لما بعد الموت، وأحمق 
الحمقاء من اتبع نفس�ه هواء وتمنى على الله الأماني، فقال الرجل : يا رسول الله وكيف 
يحاس�ب الرجل نفس�ه؟ قال: إذا أصبح ثم أمسى رجع الى نفسه وقال: يا نفس إن هذا 

يوم مض عليك لا يعود أبدا والله سائلك عنه فيما أفنيته فما الذي عملت فيه.

وع�ن ابي حم�زة الثمال قال: كان علي ابن الحس�ين  يق�ول : إبن آدم إنك لا 
تزال بخير ما كان لك واعظ من نفس�ك وما كانت المحاس�بة من همك«من همتك«وما 
كان الخوف لك شعارا والحزن لك دثارا، يا إبن آدم إنك ميت ومبعوث وموقوف بين 

يدي الله فأعد جوابا«.



كيف حافظ أهل البيت على المجتمع الشيعي؟ 56

وعن محمد بن عمران البجلي قال س�معت أبا عبدالله  يقول : من لم يعل 
من نفسه واعظا فإن مواعظ الناس لن تغني عنه شيئا.

ولم يعن�ي س�يدنا زي�ن العابدي�ن بالطاعة العب�ادة فقط وإن كان ه�ي طريق من 
ط�رق الطاعة ب�ل الطاعة ه�ي الإمتثال لله س�بحانه وتعالى بما أمر ونى. وهو يش�مل 
جميع العبادات التي لها اثر روحي ومادي على النفس والجس�د في آن واحد كالعبادات 
اليومي�ة ومنه�ا الصل�وات اليومي�ة، والعب�ادات الموس�مية كالصوم والح�ج والجهاد، 

وسيأتي التفصيل عن فوائد هذه العبادات في محلها عند ذكر حقوقها.

ك�ما وتش�مل البع�د عن الأش�ياء الم�رة بال�روح والب�دن كالخمر والحش�يش 
والأفي�ون وغيرها من الأش�ياء المس�كرة وعن الميت�ة والدم ولحم الخنزي�ر وغيرها من 
الحيوانات النجس�ة والضارية، ولا يخفى ما لهذه الأشياء من ضرر على صحة الإنسان 

وأخلاقه وقواه العقلية.

وليعلم أن طاعة الله لا يلزم حرمان النفس والجسد من التمتع بها بما قد انزل الله 
من الزينة في هذه الدنيا، وهي تحث على كسب الرزق، والسعي بالطرق المشروعة لنيل 

ما قد خلق الله في الأرض والسماء من الوسائل والأسباب للراحة والتربية.

  ولقد ورد أن أصحاب الإمام السجاد علي بن الحسين، أو الإمام محمد بن علي
سألوه: أليس الله يقول يا عبادي }ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ{. قال: صدق الله العظيم بلى هو 
قائل ذلك، قالوا فما بالنا ندعوه ليل نار فلا يستجيب لنا ؟ قال: لأنكم تدعون من لا 
تعرفون. قالوا: وكيف نعرفه؟ قال: أعرفوا نفوس�كم تعرفوه ثم ادعوه يستجب لكم. 
قالوا: وكيف نعرف نفوس�نا ؟ قال: فك�روا في أعينكم كيف تبصر؟ وفي آذانكم كيف 
تس�مع؟ ثم في قلوبكم كيف تفكر؟ فإذا عرفتم ذلك ش�عرتم بعظمة الله في نفوس�كم 

فدعوتموه فاستجاب لكم. 

جاء في وصية الإمام الحسن  لجنادة: 

)يا جنادة من اراد عزا بلا عش�يرة، و هيبة بلا س�لطان فليخرج من ذل معصية 
الله الى عز طاعته(.



حق اللسان 

رحلة حقوقية

يشهمه ف�� ي صلاي ا��طي لاي ا���سلي ن مر��سي لائ���هي ك��سن��تي صقتشهمي ق���ولاي
دع�ا الإمام زين العابدين  مملوكه مرت�ين فلم يبه فلما أجابه في الثالثة قال 

له: يا بني أما سمعت صوتي؟

قال: بلى.

قال: فما لك لم تجبني.

قال: أمنتك.

قال: الحمد لله الذي جعل مملوكي يأمنني.

إن�ا حادث�ة رائعة وأدب رفي�ع، وأخلاق نبوية. هل يملك المس�لمون مثل هذه 
الأخلاق؟!

وه�ل يس�تطيع الع�الم أن يق�دم لنا نموذجا ش�بيها به�ؤلاء الأئمة الكب�ار؟! بل 
تع�دى الإم�ام في معاملته الطيبة وحس�ن أخلاقه من الإنس�ان إلى الحيوان وتخطى كل 
الأعراف التي كانت س�ائدة في زمانه، وبذلك س�جل س�بقا على كل المتشدقين بقانون 
الرف�ق بالحيوان وهم يذبحون الإنس�ان، وإنما يدعون ما يدعون كذبا وزورا وش�عارا 

للإستغلال والمكاسب.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 58

يذك�ر آهل الس�ير أن علي ابن الحس�ين حج ع�لى راحلته عشر حج�ج ما قرعها 
بس�وط ولقد بركت به س�نة من سنواته فما قرعها بسوط.... ويقول الراوي في حديث 
آخر : حججت مع علي ابن الحسين  فالتاثت الناقه »أي بطئت« في سيرها فأشار 

إليها بالقضيب ثم قال : آه لولا القصاص ورد يده عنها. 

هذا هو الإمام المربي صاحب رسالة الحقوق وصاحب زبور آل محمد الصحيفة 
الس�جاديه، فهلما معا نجذ الس�ير في رحلتنا والتي لا زلنا فيها في حقوق الله وموعدنا 

مع الحق الثالث: 

حق اللسان 

نَ�ى  الْخَ عَ�نِ  فَإكْإَامُ�هُ  اللّسَ�ان  حَ�قُّ  �ا  »وَأَمَّ
امُهُ  لُهُ عَلَى الأاََب وَإجْمَ يْرِ وَحَْ ويَعْوِيدُهُ عَلَى الْخَ
نْيَ�ا  ي�نِ وَالدُّ اجَ�ةِ وَالْمَنْمَعَ�ةِ للِدِّ إلاّ لمَِوْضِ�عِ الْحَ
�نعَِةِ الْقَليِلَةِ الْمَائدَِزِ  وَإعْمَاؤُهُ عَنِ الْمُضُول اُلشَّ
ا وَيُعَدُّ  �ةِ عَائدَِتَِ رُهَا مَعَ قِلَّ الَّتِ�ي لا يُؤْمَ�نُ ضََ
�نُ الْعَاقِلَ  ليِ�لَ عَلَيْه وَيَزَيُّ شَ�اهِدَ الْعَقْ�لِ وَالدَّ
زَ إلا باللهِ  بعَقْلهِِ حُسْنُ سِ�يَريهِِ فِي لسَِانه وَلا قُوَّ

الْعَلِيِّ الْعَظيِمِ«. 

تك�ررت كلمة لس�ان في القرآن الكريم بصيغها المختلف�ة »15« مرة، ومن غرر 
الآيات في ذكر اللسان: قوله تعالى وَاجْعَل لِّ لسَِانَ صِدْقٍ فِي الآخِرِينَ »84« الشعراء، 
يلاح�ظ أنه أضاف الصدق الى اللس�ان لتأكيد الإتصاف ب�ه، أي الذكر الجميل والثناء 

الحسن بعده.

يقول الشاعر: 
ف��ؤااه ون ف  ن ف  المتى  وال��دم لسان  اللحم  ص��ورز  إلا  ي�بق  فلم 



59حقيصقلسسني   

ولننظر الآن إلى هذا اللس�ان العجيب ال�ذي يحتوي على )17( عضلة للحركة، 
وعلى غشاء مخاطي يغلفه، وعصب خاص لتحريكه في كل نصف، أي عصبان رأسيان 
هما العصب تحت اللسان الكبير في كل جانب، و)6( ستة أعصاب لنقل الحس، ثلاثة 
في كل جان�ب ه�ي : »العص�ب اللس�اني لنقل الحس م�ن مقدمة اللس�ان( و)العصب 
البلعومي اللس�اني من مؤخرة اللس�ان( و)العصب المبهم من البلعوم والمزمار(، وهذا 
اللس�ان ترقد فيه من النتوءات والبراعم الذوقية الآلاف، ويحس بالاطعمة من ش�تى 
المأكولات، وهو بعد كل هذا يس�تخدم في المضغ، والبل�ع، والذوق، والتصويت فأي 
نسَانَ فِي كَبَدٍ أَيَحْسَبُ أَن لَّن  ممثل عجيب الذي يقوم بكل بهذه الأدوار، }لَقَدْ خَلَقْناَ الْإِ
هُ عَيْنيَْنِ وَلسَِانًا  ْ يَرَهُ أَحَدٌ أَلَمْ نَجْعَل لَّ بَدًا أَيَحْسَبُ أَن لمَّ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالًا لُّ
وَشَ�فَتَيْنِ وَهَدَيْناَهُ النَّجْدَيْنِ{ )س�ورة البلد(، كما قال تعالى: }يَوْمَ تَشْ�هَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنتَُهُمْ 

وَأَيْدِيهمِْ وَأَرْجُلُهُم بمَِا كَانُوا يَعْمَلُونَ{.

فيا أيها القارىء العاقل انظر وتأمل، ان القلب ليخش�ع، وان العين لتدمع، وان 
بَانِ{ سورة الرحمن. )1( كُمَا تُكَذِّ العقل ليركع، أمام هذه الآلاء العظيمة }فَبأَِيِّ آلَاء رَبِّ

ولا بأس في رحلتنا هذه أن نعرف أجزاء وعضلات وأعصاب ووظيفة اللسان 
هذا الجزء العجيب في جسم الإنسان بشكل تفصيلي أكثر : 

اللس�ان )Tongue( ه�و عضو عضلي متحرك يس�تطيع القي�ام بعدة حركات 
والوج�ود بع�دة وضعيات. بعض من اللس�ان موج�ود في الفم، والبع�ض الاخر منه 
في الحلق. وظيفة اللس�ان الأساس�ية هي اللفظ- أي تكوين الكلمات خلال الحديث، 
وبل�ع الطع�ام. يمكن تقس�يم اللس�ان لعدة أجزاء، وله عدة س�طوح، ك�ما يحوي كتلة 

عضلية تقوم بحركات اللسان الرورية لوظائفه. 

)1( الطب محراب للإيمان ص22، د. خالص جلبي كنجو.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 60

أجزاء اللسان

*  جذر اللس�ان )Root Of Tongue(: يمتد من الفك السفلي وحتى الفم، 
وهو الجزء الذي يشكل نقطة استناد اللسان.

*  جس�م اللس�ان )Body Of Tongue(: ه�و الج�زء الذي ن�راه في جوف 
الفم، ويشكل حوال ثلثي اللسان، ويمتد جسم اللسان من الجذر وحتى قمة اللسان.

*  قم�ة اللس�ان )Apex Of Tongue(: النهاية الأمامية للس�ان، ويلامس 
الأسنان الأمامية. بعكس الجذر، فان جسم اللسان وقمة اللسان هي أجزاء متحركة.

سطوح اللسان

1- سطح اللسان الظاهر )Dorsum Of Tongue( – هو السطح العلوي 
للس�ان. شكله يشبه ش�كل حرف V، ويتميز بوجود نتوءات صغيرة تبرز نحو جوف 
الفم. في الوس�ط ش�ق يفصل اللسان الى جزء أيمن وأيسر. تسمى النتوءات في اللسان 

بحليمات اللسان )Lingual Papillae( ولها عدة أنواع: 

*   الحليمات الكاس�ية )Vallate Papillae(: تقع في طرف اللسان ومن كلا 
الجانبين، وتحوي خلايا حاسة الذوق.

*  الحلي�مات الورقي�ة )Foliate Papillae(: تق�ع في جانبي اللس�ان وتحوي 
خلايا حاسة الذوق، ولكنها بدائية لدى الإنسان.

*  الحلي�مات الخيطية )Filiform Papillae(: وردي�ة اللون وتميل للرمادي 
أحياناً، وتحوي أطراف الأعصاب في اللسان ومسؤولة عن حاسة اللمس في اللسان.

ش�كلها  يش�به   :)Fungiform Papillae( الش�كل  فطري�ة  الحلي�مات    *
الفطريات، ولونا زهري أو أحمر وتحوي خلايا حاسة الذوق.



61حقيصقلسسني   

في الج�زء الخلفي من اللس�ان، وعن�د الاقتراب من جذر اللس�ان تبدأ الحليمات 
بالاختفاء حتى انعدامها في جذر اللسان. 

2- س�طح اللسان الس�فلي )Inferior Surface Of Tongue( – والذي 
يتج�ه نح�و أرضي�ة الفم. مغط�ى بغش�اء مخاطي دقي�ق، وال�ذي يتضخم في الوس�ط 
 Frenulum( ويش�كل خط الوس�ط مع أرضية الفم- ويس�مى علميا لجام اللس�ان

Of Tongue(. واللجام يسمح للجزء الأمامي من اللسان بالحركة بحرية. 

عضلات اللسان

ك�ما ذكر من قبل فان اللس�ان ه�و كتلة عضلية كبيرة، وتغطيه�ا الطبقة المخاطية 
الت�ي تح�وي خلايا حاس�ة الذوق. رغم وج�ود عدة عضلات في اللس�ان، الا أن هذه 
العض�لات لا تتح�رك كل منه�ا ع�لى حدة ان�ما تتح�رك بتوافق ت�ام فيما بينه�ا. بعض 
العضلات تحدد ش�كل اللسان، والبعض الاخر يحدد موقع اللسان. يوجد نوعين من 

عضلات اللسان: 

 :)Extrinsic Muscles Of Tongue( عض�لات اللس�ان الخارجي�ة  *
هي العضلات التي تمتد من خارج اللس�ان وترتبط به. تقوم هذه العضلات بتحريك 

اللسان. توجد أربعة عضلات خارجية للسان.

 :)Intrinsic Muscles Of Tongue( عض�لات اللس�ان الداخلي�ة  *
هي العضلات الموجودة داخل اللس�ان وتنشأ وتنتهي داخل اللسان. توجد عضلات 
داخلية طولية، عرضية وأفقية. تقوم هذه العضلات بتحديد موقع اللس�ان، وتستطيع 

تحريكه بحيث تزيد أو تقلل من سمكه أو طوله.

الدورة الدموية في اللسان

 )Lingual Artery( شرايين اللسان – أو شريان اللسان، أو الشريان اللساني



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 62

ه�و الشريان الرئي�سي الذي يمد اللس�ان بالدم، وه�و تفرع للشريان الس�باتي الظاهر 
)External Carotid Artery(. يتف�رع الشري�ان اللس�اني داخ�ل اللس�ان لعدة 

شرايين صغيرة، والتي تلتقي فيما بينها داخل اللسان.

أوردة اللسان – ترافق أوردة اللسان شرايينه، وهما: 

*  الوريد اللس�اني الظه�ري )Dorsal Lingual Vein(: يصرف الس�طح 
الظاهر للسان، ويوازي الشريان اللساني في مساره.

*  الوريد اللس�اني العميق )Deep Lingual Vein(: يبدأ في طرف اللسان 
ويصرف جسم اللسان وعضلاته.

تص�ب الأوردة مبش�ارةً في الأوردة الكب�يرة لل�رأس والرقب�ة، أو أن�ا تتجم�ع 
لتشكل الوريد اللساني )Lingual Vein( الذي يصب في الأوردة الكبيرة. 

أعصاب اللسان

جمي�ع عض�لات اللس�ان يم�ده بالأعص�اب العص�ب الحرقف�ي الث�اني ع�شر 
 .)Hypoglossal Nerve( العص�ب تح�ت اللس�ان – )Cranial Nerve 12(

ويسمى كذلك نسبةً لمساره من تحت اللسان.

أما الأعصاب المسؤولة عن حاسة اللمس والحرارة في اللسان تنشأ من العصب 
 Cranial( وه�و تف�رع للعص�ب الحرقفي الخام�س )Lingual Nerve( اللس�اني
Nerve 5(. في ح�ين الأعصاب المس�ؤولة عن حاس�ة الذوق فان�ا تمتد من العصب 
 Facial( العص�ب الوجه�ي – )Cranial Nerve 7( ًالحرقف�ي الس�ابع مب�اشرة

 .)Nerve



63حقيصقلسسني   

وظيفة اللسان

عدة وظائف للسان وهي: 

* يصقلم�ظ: والمقص�ود ه�و النط�ق وتكوي�ن الح�روف، المقاطع والكل�مات. قدرة 
الإنس�ان على الكلام هي نتيجة لاش�تراك عدة أجهزة في الجس�م. في البداية تقوم الرئتان 
بنف�خ الهواء نحو الأوت�ار الصوتية في الحنجرة، والتي تتحكم بكمي�ة الهواء الصادر منها 
وسرع�ة م�روره. بناءً على ذل�ك تُصدر الحنجرة أصوات�اً مختلفة، ويأتي دور اللس�ان عند 
الحاج�ة لتحوي�ل ه�ذه الأصوات الى ح�روف. يقوم اللس�ان بلفظ معظ�م الحروف عدا 
الأحرف العلة »و، ي، آ«، وبذلك يستطيع الإنسان أن يركب كلمة مبنية من عدة أحرف.

*  صقبلع: يس�اهم اللس�ان في بلع الطعام، فبعد مضغ الطعام بواس�طة الأس�نان 
يقوم اللسان بحركة دفع الطعام نحو الحلق. والتي تتم بتوافق مع الحلق.

*  صقذو ي: ان اللسان مسؤول عن حاسة الذوق من خلال خلايا حاسة الذوق 
الموجودة في الطبقة المخاطية، وحاسة الذوق - كما نعلم - هي إحدى الحواس الخمس 
في جس�م الإنس�ان. إذ بواس�طة خلايا حاس�ة الذوق الموجودة في الطبق�ة المخاطية في 
سطح اللسان الظاهر، يستطيع الإنسان أن يميز بين أربعة أشكال: )الحلو، المر، المالح 
والحام�ض(. فالطع�م الحلو يُ�ذاق في قمة اللس�ان، والمالح في جانبي اللس�ان. أما المر 
والحامض في جسم اللسان الخلفي، وتبلغ دقة التأثر في الذوق أن اللسان يحس بالطعم 
المر ولو بلغ تركيزه على اللس�ان أربعة أجزاء من مائة ألف، وهو مع ذلك المكان الذي 

تخرج منه حروف كثيرة للنطق.

بعد هذه الرحلة مع أجراء ووظائف اللسان الحسية، ننتقل إلى وظائفه المعنوية:

الكلم�ة س�كين ذو حدين باحدهما نبني صح الحضارة الإنس�انية ونس�اهم في 
توفير الس�عادة للناس والرفاهية لهم وبالآخر نقضي على كل المعالم الش�امخة من تراث 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 64

هذا الإنسان وحضارته كما نقضي على وجوده بالذات.

قال ال��ش�اع��ر:
��يْ��ف بُ���إْءٌ وَقَ����دْ يُ��إْجَ��ى لِ��جُ��إْحِ ال��سَّ

وَجُ�����إْحُ الَّ���دهْ���إِ مَ��ا جَ����إَحَ ال��لَّ��س��انُ
وق�ال الآخ���ر :

ف�َيَ�بْ�إَا يَ�دْمِلُه  ي�ْفِ  ال�سَّ وَجُ���إْحُ 
وجُ����إْحُ الَّ���دهَ���إِ مَ��ا جَ���إَح ال��لِّ��س��انُ

وقال غ��ي�ره : 
ال�ت�ئَ�امٌ لَ�هَا  ��نَ��انِ  ال��سِّ جِ���إَاحَ���اتُ 

الِّ��ل��سَ��انُ جَ����إَحَ  مَ���ا  يَ�����ل���ْ��تَ��امُ  وَلا 
وقالوا: الل�سان أجْ�رَحُ جَوَارحِ الإنْسَ�انِ 

الكلم�ة إذا كان�ت واعي�ة هادف�ة منطلقة ع�ن إرادة خيرة ونف�س صالحة وفكر 
س�ليم تستطيع أن توجه الناس نحو الخير والبناء فتهدي التائه وترد الضال وتأخذ بيد 
الحيران إلى ش�اطئ الأمن والس�لام وأما إذا كانت الكلمة فاسدة طائشة غير مسؤولة، 
إذا كانت منطلقة عن رؤية منحرفة ونفس ملتوية وروح ماكرة فإنا بدون شك تقضي 

على كل صلاح وسعادة وتنشرالخراب والدمار في ربوع البلاد وبين العباد.

والإس�لام عندم�ا ي�أتي إلى الكلمة يعل له�ا الدور الكب�ير والمهمة العظمى 
ويضمها أعمق المعاني وأسلمها، انه يريد من هذا الإنسان أن يكون صالح المنطق، 
مه�ذب ال�كلام، فلا فح�ش ولا لغو ولا عبث ب�ل الجدية المثم�رة ذات الأهداف 
الربانية التي تزرع في نفوس الناس الخير والس�عادة، انه يريد من كل واحد منا أن 
يك�ون نظي�ف الكلمة لأنا تحم�ل المعنى، والمعنى في نظر الإس�لام يب أن يكون 
نظيفا وإذا كان المعنى نظيفا يب أن يكون وعاؤه نظيفا، ووعاء الكلمة فيجب أن 



65حقيصقلسسني   

تكون نظيفة ولذا قال تعالى : 

بَ اللهُّ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَ�جَرةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابتٌِ وَفَرْعُهَا فِي  }أَلَمْ تَ�رَ كَيْفَ ضَرَ
مَاء{، }وَمَثلُ كَلِمَةٍ خَبيِثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبيِثَةٍ اجْتُثَّتْ مِن فَوْقِ الأرَْضِ مَا لَهاَ مِن قَرَارٍ{  السَّ

إبراهيم: 26 .

قُوا اللهََّ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا{ الأحزاب: 70. ذِينَ آمَنوُا اتَّ َا الَّ وقال تعالى : }يَا أَيهُّ

فان هذه الآيات الكريمة تدل بوضوح على أن الإنس�ان يب أن يكون مستقيم 
اللس�ان طيب الكلمة، بل الإس�لام يدع�و أبناءه ليوجهوا من ال�كلام الجاهل بالمنطق 

السوي فيقول )سلاما سلاما(}وَإذَِا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا{ الفرقان: 63.

وهذا منطق الترفع عن الإس�فاف والإبتذال إلى منطق المسامحة والعفو فليس في 
قام�وس المس�لم إلا الألفاظ الطيبة ذات المدلول الطي�ب ولذا لا يفحش في كلامه ولا 
يتج�اوز الأدب في منطق�ه ولا يق�ول إلا الح�ق في حديثه ومن خرج ع�ن ذلك وتعداه 

فليس حديثه من مقولات الإسلام، بل ذلك من علامات النفاق وعدم الإيمان.

فف�ي الحدي�ث ع�ن أبي عب�دالله  : »ان الفح�ش والب�ذاءة والس�لاطة من 
اللسان«.

وقال الرسول الأعظم : »ان من شر عباد الله من تكره مجالسته لفحشه«.

وق�ال أيض�ا صلوات الله علي�ه: »إذا رأيتم الرجل لا يبال ما ق�ال ولا ما قيل له 
فهو شرك الشيطان«.

وفي حدي�ث آخ�ر عن�ه صل�وات الله علي�ه: »إن الله حرم الجنة ع�لى كل فحاش 
ب�ذيء، قلي�ل الحياء لا يبال ما قال ولا ما قيل له فانك إذا ف�ت�ش��ته لم تجده إلا لغية أو 
شرك ش�يطان، قيل يا رس�ول الله وفي الناس شرك شيطان ؟ فقال  أما تقرأ قول 

الله عز وجل }وَشَارِكْهُمْ فِي الأمَْوَالِ وَالأوَْلادِ{.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 66

ب�ل في حديث النبي  حمل اللس�ان م�ن الأوزار والعذاب ما لم يحمله لغيره 
من جوارح البدن ذلك من قوله: 

يعذب الله اللسان بعذاب لا يعذب به شيئا ف�يق�ول: أي رب عذب�ت�ني بعذاب 
لم تع�ذب به شيئا ؟ ف�يقال له: خرجت منك كلمة ف�بلغت مشارق الأرض وم�غاربها، 
ف�س�ف�ك بها الدم الحرام وان�ته�ب المال الحرام وان�تهك بها الف�رج ال�حرام، وع�زتي 

وج�لال لأع�ذب�نك بع�ذاب لا أع�ذب به ش�يئا من ال�جوارح.

اذا ما ذا س�ي�كون ع�قاب اصحاب ال�فت��اوي ال�ت�ك�في�ري�ة التي ي�ست�حلون 
بها دماء ال�مسلمين في كل مكان، حمى الله ال��مسلمين م�نهم ومن فتاويهم.

وفي م�قاب�ل ه�ذا ي�جع�ل الإس�لام ال�كل�م�ة ال�ط�ي�ب�ة ص�دق�ة ك�ما ج�اء في 
ح��ديث رس�ول الله  ب�ل ج�عل ال�كل��مة الط�ي�بة أف�ض�ل من ال�ص�دق�ة مع 

ن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَآ أَذًى{. عْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّ الأذي�ة قال تعالى }قَوْلٌ مَّ

حفظ اللسان: 

قال رس�ول الله : ال��كلام في وثاق�ك ما لم ت�ت�كلم ب�ه، فإذا ت�كل�مت به 
صت في وثاق��ه، فاخ��زن ل�س�ان�ك كما ت�خ��زن ذه��ب�ك وورق��ك، فرب كل�مة 

س�ل��ب�ت ن��ع�مة.

وق�الوا: لس�ان�ك حصان�ك.. إن ص�ن�ت�ه ص�ان�ك.. وإن خ�ن�ته خ�ان�ك...

وق�ي�ل اج�ت�مع أرب�عة ح�ك�ماء: من ال�روم، وال�فرس، وال�ه�ند، والص�ي�ن

ف�قال أح�ده�م: أنا أن�دم على ما ق�لت ولا أن�دم على ما ل�م أق�ل

وق�ال الآخر: إذا ت�ك�ل�م��ت بال�كل�م�ة م�لك�ت�نى، ولم أم�لك�ه�ا، وإذا ل�م 
أت�ك�ل�م مل�ك�تها ول�م ت�مل�ك�ني.



67حقيصقلسسني   

وقال الآخ�ر: ع�ج�ب��ت لل�م�ت�ك�لم، إن رج�ع�ت ع�ل�يه ك�لم�ته ض�رت�ه، 
وإن ل�م ت�رج�ع لم ت��ن�فعه 

وقال ال�رابع: أنا ع�لى رد ما لم أق�ل، أق�در م�نى على رد ما ق�ل�ت.

فاح�ذر زلات الل�سان وس�ق�طات ال�منطق فإن�ك ت�حكم الكل�مة ما دام�ت 
لم ت�خ�رج م�نك فإن خ�رجت فإن�ها ت�ح�كمك والى هذا الغرض قال ابن ع�باد : 

صزنْ��سَ�سنِ رَصحَ�����ةُي صقلِّ��سَسنِي حِ��مْ�ظُي
قلِإحْ�سَسنِ ��كْإِي صقشُّ حِ�مْ�ظَي فَسحْ�م�َظ�ْهُي

قال علي بن أبي طالب : »إذا تَ�مَّ ال�ع�َقْ�لُ وكَ�مُلَ نَ�قَ�صَ الكَلام«.

• وج�اء ع�ن ل�ق��مان رح�م�ه الله تع�الى: »إنّ مِ�نَ ال��كَلامِ م�ا ه�و أش��دُّ مِن 
ال�حَ�ج�َ�رِ في وَقْ�عِ��هِ، وأن�ف�ذُ مِنْ وَخْ��زِ الإب��رِ، وأَمَ��رُّ مِنَ ال�ص��بِر، وأح��رُّ مِنَ 

الج�َم�ْرِ(. 

• وج�اء ع�ن س�يد البلغاء والمتحدثين ع�لي بن أبي طالب : »مَ�ا أَض�ْمَرَ 
أح�دٌ ش�ي�ئاً إلاَّ ظَ�هَ�رَ في ف�َلَ�تَ�اتِ لِ�س�َانه وص�َفَ�ح�اتِ وَجْ��هِ��هِ«.

وورد عن علي بن الحس�ين  أنه س��ئل ع�ن ال�كلام وال�س�ك�وت أي�ه�ما 
أف�ضل؟ ف�ق�ال  : لك�ل واح�د م�نهما آف�ات ف�إذا س�لما من الآف�ات فال�كلام 
أف�ضل من الس��ك�وت، قيل : وك�يف ذاك يا بن رس�ول الله  ف�ق�ال : لأن الله 
ع��ز وج��ل ما ب�ع�ث الأن�ب�ياء والأوصياء بالس�كوت، إنما ب�ع�ث�هم بالك�لام، ولا 
اس��تح�قت ال�ج�نة بال�سك�وت، ولا اس��ت�وج��ب�ت ولاي�ة الله بال��سك�وت ولا 
وق��ي�ت ال�نار بال�س�ك�وت، ولا ت��ج�ن�ب عن س�خ�ط الله بال�سك�وت، إن�ما ذاك 
كل��ه بالك�لام.وبناء على ذلك فينبغي حفظ اللسان عن اللغو والسب والشتم وإثارة 

الفتن، وقصره على الحكمة والقول الحسن.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 68

آفات اللسان: 

والآفات المترتبة على اللسان كثيرة اشار الى بعضها سيدنا زين العابدين، نقتصر 
على جملة منها: 

المحش: قال رس�ول الله  : إن الله حرم الجنة على كل فحاش بذي ق�ليل 
الح�ي�اء، لا ي�ب�ال ما ق�ال ولا ما ق�يل له، فإنك إن ف�ت�ش��ته لم تجده إلا ل�غية أو شرك 

شيطان.

وقال  : ل�يس المؤمن بال�طعان ولا الل�عان، ولا ال�فاحش ولا ال�بذي. 

السدإية والشماية: وهي محاكاة أق�وال الناس أو أف�عالهم أو صفاتهم وخ�لقهم، 
ق�ولا أو ف�علا أواي�ماءا أو اشارة، على وجه يضحك منه وهو ي�وجب الإيذاء بح�رة 

ال�مزته�زء به، أو غ��يبة في غ�ي�ابه.

ن  نهُْمْ وَلَا نسَِ�اء مِّ ا مِّ ن قَوْمٍ عَسَ�ى أَن يَكُونُوا خَيْرً قال تعالى: }لَا يَسْ�خَرْ قَومٌ مِّ
نهُْنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَناَبَزُوا باِلْألَْقَابِ بئِْسَ الِاسْمُ  ا مِّ نِّسَ�اء عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْرً

يمَانِ{ )الحجرات: 11(. الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِ

وعن رس�ول الله  قال: ومن اس��تخ�ف ب�ف�قير مس�لم ف�قد اس�تخ�ف 
بح�ق الله، والله ي�س�تخ�ف به يوم ال�قي�امة إلا أن ي�ت�وب.

النبيب�ة :  وال�ن�م�يم�ة ق�ري�ن�ة ال�ك�ذب، فال�ن�مام لا ي�ن�ف�ك ع�ن ال�كذب 
وال�غ�يب��ة والغ��در وال�خي�ان�ة وال�حس�د ة والإف�س�اد بي�ن الن�اس. ول�قد ح�ذر 

القرآن ال�كريم وب�ين ص�فاته.

لْخَيْرِ مُعْتَ�دٍ أَثيِمٍ عُتُلٍّ بَعْ�دَ ذَلكَِ زَنيِمٍ{  �اء بنِمَِيمٍ  مَنَّ�اعٍ لِّ شَّ ازٍ مَّ ق�ال تعالى: }هَمَّ
)الفلم – 13-11(.

وعن ابي ع�بدالله ، ق�ال قال رسول الله  : »ألا ان�بئ�كم ب�شراركم؟ 



69حقيصقلسسني   

قال�وا بلى يا رس�ول الله، ق�ال: ال�مش�اؤون بال�ن�م�يم�ة، ال�مفرق�ون ب��ين الأح�بة، 
الب�اغ�ون لل�براء والمعائب.

ذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِ�يعَ الْفَاحِشَ�ةُ فِي  -يذك�إيعن��وبيصق�ن�سس: قال تع�الى: }إنَِّ الَّ
نْيَا وَالْآخِرَةِ وَاللهَُّ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ{ النور: 19. ذِينَ آمَنوُا لَهمُْ عَذَابٌ أَليِمٌ فِي الدُّ الَّ

قال ام�ير المؤمنين  : ط�وبى ل�من ش�غ�له ع�ي�به عن ع�يوب ال�ناس.

وع�ن رس�ول الله  أن�ه ق�ال: إن اسرع ال�خير ث�وابا البر، وأس��رع ال�شر 
ع�ق�وبة ال�بغي، وك�فى بال�مرء ع�ي�با أن ي�بصر من الناس ما ي�عمى ع�نه، وأن يع�يًر 

الناس بما لا ي�ست�طيع ترك�ه، وأن يؤذي ج�ل�يسه ب�ما لا ي�ع�نيه«

س�ت�إيصق� ن��وب: ورد في الحدي�ث: إن الله ت�ب�ارك وتعالى إذا س��تر على ع�ب�د 
عورت�ه في ال�دنيا فه�و أكرم من أن ي�ك�شفها في الآخرة«

وفي ع�ه�د أمير المؤمنين  الى مالك الأش�تر: »ول�يكن أب�عد رعي�تك منك 
وأش��نأهم عندك أطل�به�م لمعاي�ب الناس، ف�إن في ال�ن�اس ع�يوبا ال�وال أح�ق من 
س�ترها، فلا ت�ك�ش�فن ع�ما غ�اب ع�ن�ك م�نها، فإن�ما عل�يك ت�ط�ه�ير ما ظهر لك، 
والله ي�حكم على ما غ�اب ع�نك، فاس��تر ال�عورة ما اس��تط�عت ي�ستر الله م�نك ما 

ت�حب ست�ره من رعي�ت�ك(.

صق��كذب:يقال الله تبارك وتعالى: 

ذِينَ لاَ يُؤْمِنُ�ونَ بآِيَ�اتِ اللهِّ وَأُوْل�ئِكَ هُ�مُ الْكَاذِبُونَ{   ي الْكَ�ذِبَ الَّ }إنَِّ�مَا يَفْ�تَرِ
)النحل: 105(.

وال�ك�ذب ق�س�مان ع�ملي وق�ول والأول كالري�اء وال�تع�ظيم في غ�ير م�حله 
وال�ثاني هو ما ق�صدته ال�روايات الات��ية: 

ع�ن النبي  ويل لل�ذي ي�حدث وي�ك��ذب لي�ضح�ك به الق��وم، ويل 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 70

له، ويل له، ويل له.

وعن أمير المؤمنين  : لا ي�ج�د ع�بد طع�م الإي�مان حتى ي�ت�رك الك�ذب 
ج�ده وه�زله«.

ال��غ�يب�ة : قال تعالى: 

عْضُكُ�م بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُ�مْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتً�ا فَكَرِهْتُمُوهُ  }وَلَا يَغْتَ�ب بَّ
حِيمٌ{ )الحجرات: 12(. ابٌ رَّ قُوا اللهََّ إنَِّ اللهََّ تَوَّ وَاتَّ

روي ع�ن رس�ول الله  ان�ه ق�ال: »هل ت��دري م�ا ال�غ�ي�ب�ة ؟ ق�الوا الله 
ورس��وله أع�ل�م، ق�ال : ذكرك أخاك بما يك��ره ق�يل له : أرأي��ت إن كان في أخي ما 

أق�ول ؟ قال : إن كان فيه ما تقول فقد اغ�ت�ب�ته، وإن لم يكن ف�يه ف�ق�د به�ت�ه«.

وع�ن��ه  أن�ه قال«ما ع�م�ر م�ج�ل��س بال�غ�ي�بة إلا خ��رب بال��دين، 
ف�ن�زهوا أس��ماع�ك�م من إس��تماع ال�غ�ي�بة، فإن ال�ق�ائل وال�مستمع لها ش�ري�كان 

في الإثم«.

ال�ب�هتان: قال تعالى: 

بيِناً﴾  تَانًا وَإثِْ�مًا مُّ }وَمَ�ن يَكْسِ�بْ خَطِيئَةً أَوْ إثِْ�مًا ثُمَّ يَرْمِ بِ�هِ بَرِيئًا فَقَ�دِ احْتَمَلَ بُهْ
)النساء: 112(.

ع�ن ابي ع�بدالله  قال: »أن ت�قول في أخ�يك ماق�د س��تره الله ع�ليه، فأما 
بيِناً{. تَانًا وَإثِْمًا مُّ إذا ق�لت ما ل�يس فيه ف�ذلك قول الله عزوجل }فَقَدِ احْتَمَلَ بُهْ

وع�ن�ه  ق�ال ق�ال أمير المؤمن�ين  في كلام له: ض�ع أم�ر أخ�يك على 
أحس��نه حتى يأت�ي�ك م�ا ي�غل�بك م�ن�ه، ولا ت�ظ�نن بك�لمة خ�رج�ت من أخ�يك 

سوءا وأنت ت�جد لها في ال�خير م�حملا«.



71حقيصقلسسني   

سوءيصق�ظتي: قال تعالى: 

نَ الظَّنِّ إنَِّ بَعْضَ الظَّنِّ إثِْمٌ{ )الحجرات : 12(. ذِينَ آمَنوُا اجْتَنبُِوا كَثيًِرا مِّ َا الَّ }يَا أَيهُّ

قال أمير المؤمنين  : إذا اس��تولى ال�صلاح على ال�زمان وأه�ل�ه، ثم أس�اء 
رج��ل ال�ظ�ن برج�ل لم ت�ظهر منه خ�زي�ة ف�ق�د ظ�لم، وإذا اس��تولى ال�ف�س�اد على 

ال�زمان وأه�له، فأحسن رجل الظن برجل فقد غرر.

  ك�ث�إزيصق��كال: عن س�ل�يمان بن م�ه�ران ق�ال: دخ�لت ع�لى الصادق
وع�نده ن�ف�ر من ال��ش�يعة، ف�س�مع�ته وهوي�قول: م�ع�اش�ر ال�ش��ي�عة ! كونوا لنا 
زي�نا ولا تكونوا ع�ل�ينا ش�ينا، واح�فظ�وا ألس�نت�كم، وك�فوها عن ف�ضول وقب��يح 

الكلام«.

وفي وصية للنبي  لأبي ذر: يا أبا ذر ! ك�فى بال�مرء ك�ذبا أن ي�حدث بكل 
ما س��مع، يا أبا ذر ! إنه ما من ش�ىء أح�ق ب�طول السجن من الل�سان، يا أبا ذر ! إن 

الله ع�ند ل�سان كل قائ�ل، ف�لي�ت�ق الله ال�مرء ول��ي�علم ما يق�ول«.

صقس�� سخة: ع�ن رف�اع��ة بن أع�ين قال ل الص�ادق  : ألا أخ�برك بأش��د 
ال��ن�اس ع�ذاب�ا يوم الق�يامة ؟ ق�ل�ت بلى يا مولاي، قال: أش��د ال��ناس ع�ذابا يوم 

ال�قيامة من أعان على م�ؤمن ب��شطر كل��مة«

يصق��نم�س : قال تعالى: 

ا لَيْسَ فِ قُلُوبِهِمْ{ )الفتح : 11(. }يَقُولُونَ بأَِلْسِنتَهِِم مَّ

عن ال�باقر  قال: بئ�س ال�عبد ي�كون ذا وج�ه�ين وذا ل�س�ان�ين ي�ط�ري 
أخ�اه ش�اهدا وي�أكله غ�ائ�با، إن أع�طى ح�سده، وإن اب�تلى خ�ذله«. 

وه�ذا كل�ه يوجزه الإمام زين العابدين  في رس�الته ف�ق�د جعل من إكرام 
الل�سان وح�قه على الإنسان أن يك�رمه وي�جلًه عن الخنى ويعودًه على ال�خير من ذكر 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 72

الله وتس�بيحه ويح�مل�ه على الأدب مع الناس في�خاطبه�م بالل�ين والع�طف والأدب 
وال�ت�هذي�ب، ي�لج�م�ه ويريح�ه إلا إذا كان في م�نف�ع�ة ال�دي�ن وال�دني�ا ويبعده عن 
الزوائ�د الكلام�ي�ة وفضولها التي لا ف�ائ�دة منها إلا لل�قضاء ع�لى الوقت وت�عط�يل 
ال�عم�ر وإف�س�اده وإض�اع�ته وهذا لا ي�ليق بان�س�ان له دور في الحي�اة وكرامته ع�ند 
الله، ث�م ي��نب�ه الإمام إلى أن حس�ن الل�س�ان ول�ينه وط�يبه ي�دلل ع�لى ع�قل صاحبه 
ووع�ي�ه وفي ح�دي�ث الإمام الص�ادق  يق�ول: وزكاته ال��نصح لل�مس�لم�ين 

وال��ت�يق�ظ لل�غ�اف�لين وك�ثرة ال��تسبيح وال�ذكر وغ�يره... 

 



حق السمع 

رحلة حقوقية

رهسيته ر��تي وخ��غ��ض��ىي ح��ن��سءي خغض ي
خبتسم ح��ن��تي إلاي خ�����ك��ل��مي ف�����ب��سي

رأى الزهري علي ابن الحس�ين  في ليلة باردة مطيرة وعلى ظهره دقيقا وهو 
يمشي.

فقال: يا ابن رسول الله ما هذا ؟

قال: أريد سفرا اعد له زادا احمله إلى موضع حريز.

فق�ال الزهري: فهذا غلامي يحمله عنك، فأبى قال: أنا احمله عنك فاني أرفعك 
عن حمله.

فقال علي ابن الحسين: لكني لا ارفع نفسي عما ينجي في سفري ويحسن ورودي 
على ما أرد عليه، أس�ألك بحق الله لما مضيت لحاجتك وتركتني فانصرف عنه فلما كان 

بعد أيام قال له: يا ابن رسول الله لست أرى لذلك السفر الذي ذكرته أثرا ؟!

ق�ال يا زهري ليس ما ضننت ولكنه الموت وله اس�تعد إنما الإس�تعداد للموت 
تجنب الحرام وبذل الندى في الخير.

م�ا أجمل الترحال والس�فر في رح�اب أهل بيت الوحي ومع�دن العلم ومختلف 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 74

الملائك�ة، نع�م ففص�ل الخط�اب عنده�م ك�ما ق�ال إمامن�ا اله�ادي ، وفي مقطع 
آخر«كلامكم نور وأمركم رش�د ووصيتكم التقوى وفعلكم الخير«.تلك الرحلة التي 
لي�س تبح�ر بن�ا في حقوق هذه الدنيا بل تصع�د بنا إلى تلك الش�جرة المثمرة التي تؤتي 

أكلها كل حين، إنا سدرة المنتهى.

لا زلنا أحبتي في حق الله الأكبر والحق الرابع وهو حق السمع.

حق السمع 

عَلَهُ طَإِيقًا  بْعِ فَتَنْزِيُههُ عَنْ أَنْ تَْ ا حَقُّ السَّ »وَأَمَّ
�دِثُ فِي قَلبكَ  إلَى قَلْب�كَ إلا لمُِوهَ�ةٍ كَإِيبَةٍ تُْ
هُ بَابُ الْكَامِ  ا أَو يَكْسِ�بُ خُلُقًا كَإِيمًا فَإنَّ خَيْرً
وبُ الْمَعَانِي عَلَى مَا  إلَى الْقَلْ�ب يُؤَاِّي إلَيْ�هِ ضُُ

زَ إلا باللهِ«. .ِ وَلا قُوَّ فيِهَا مِن خَيْرٍ أَو شَرّ

من نعم الله الجليلة على الإنسان نعمتا السمع والبصر اللتان نوه الله بهما في كتابه 
�مْعَ  العظي�م وامت�ن بهما ع�لى عباده في كثير م�ن آياته كقوله تع�الى : }وَجَعَلَ لَكُمُ السَّ

ا تَشْكُرُونَ{ )النحل: 23(. وَالْأبَْصَارَ وَالْأفَْئِدَةَ قَلِيلًا مَّ

ذك�رت كلمة الس�مع ومش�تقاتها وتصاريفه�ا في القرآن الكري�م 185 مرة بينما 
وردت فيه كلمة البصر ومشتقاتها وتصاريفها 148 مرة فقط.

وحيث�ما وردت كلم�ة الس�مع في الق�رآن عنت دائما س�ماع ال�كلام والأصوات 
وإدراك ما تنقله من معلومات. وقد ترافقت كلمتا السمع والبصر في 38 آية كريمة.

ومن الملاحظ في آيات الس�مع والبصر أن كلمة الس�مع قد س�بقت كلمة البصر 
وبلا استثناء، فلا بدا وان نتسائل هل لهذا السبق دلالة خاصة؟ أيضا نلاحظ أن الإمام 
زين العابدين قدم حق الس�مع على حق البصر، هل لهذا التقديم صدفة أم أن الكتاب 



75حقيصقسبعي   

والعترة شيء واحد وأنما لا يفترقان، الواقع أنما مشكاة واحده فهذا القرآن الصامت 
وهم القرآن الناطق.

اج�ل هناك دلال�ة علمية تتعلق بخلقة هاتان الحاس�تان عضويا، ودلالة معنوية 
تتعلق بهدايته فكريا وهذا ما سنتناوله بإختصار.

وقلإجسي�ةيع�لىيصقمق�إزيصلأولى: م�ن المعل�وم فزيولوجي�ا وتشريحي�ا أن العصب 
الب�صري يحتوي على أكثر من مليون ليف عصبي بينما لا يحتوي العصب الس�معي إلا 
على ثلاثين ألف ليف فقط كما أن من المعروف فيزولوجيا أن ثلث الأعصاب الحس�ية 
في الجس�م هي أعصاب بصرية ولا يرد إلى الجس�م من مجموع المعلومات الحس�ية عن 
طري�ق الجهاز الس�معي أكثر من 12% بينما يرد إلى الجس�م عن طري�ق الجهاز البصري 

حوال 70% من مجموع المعلومات الحسية.

لا ب�د من وجود س�بب لم نعرفه بعد، ولكن لو تبصرن�ا في الحقائق العلمية التي 
عرفت حديثا في علوم الأجنة والتشريح الفيزولوجي والطب لتمكنا من إياد الأجوبة 

ولأتضح لنا الإعجاز العلمي في هذه الآيات، وأما الحقائق فهي: 

أ- جه�از الس�مع يتطور جنينيا قبل جهاز الب�صر، ويتكامل وينضج حتى يصل 
حجم�ه في الش�هر الخامس من حي�اة الجنين الحجم الطبيعي ل�ه عند البالغين 

بينما لا يتكامل نضوج العين الا عند السنة العاشرة من العمر.

ب - يب�دأ الجنين بس�ماع الأص�وات وهو في رح�م أمه وفي الش�هر الخامس من 
حياته الجنينية ولكنه لا يبصر النور والصور الا بعد ولادته.

ج - تتط�ور وتنض�ج كل المناطق والطرق الس�معية العصبية قبل تطور ونضوج 
مثيلاتها البصرية بفترة طويلة.

حاسة السمع في القرآن الكريم:  

تتناول هذه المقالة الكلام عن حاسة السمع في القرآن الكريم. 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 76

والَحوَاسُّ في اللغة:  المشاعر الخمس وهي:  السمع، والبصر، والشم، والذوق، 
واللمس. وفيها الكلام عن أذن الإنسان.

واختلف العلماء في أذن الإنس�ان هل هي من الرأس ؟ أم أنا عضو مس�تقل لا 
من الرأس ولا من الوجه ؟ 

مقدمة : 

الأذُُن هو العضو الحسي الذي يُمكّننا من السمع، والذي هو أحد أهم الحواس. 

وم�ن فوائ�د الس�مع أن�ه يحذرنا م�ن الأخطار كس�ماعنا أص�وت تحذي�ر أبواق 
المركب�ات أو أجه�زة التحذي�ر م�ن الحريق، كذل�ك يمنحنا الس�مع المتعة عن�د تغريد 

الطيور، وأصوات الأمواج التي تتكسر على الشاطئ. 

فكل شيء يتحرك يحدث صوتًا، والصوت يتكون من اهتزازات لجزيئات الهواء 
التي تنتقل في موجات، ثم تدخل هذه الموجات إلى الأذن، حيث تتحول إلى إش�ارات 

عصبية تُرسل إلى الدماغ الذي يقوم بدوره بترجمة هذه الموجات إلى أصوات. 

وللأذن وظيفة أخرى بالإضافة للس�مع وهي حف�ظ التوازن، فهي تحتوي على 
أعضاء خاصة تس�تجيب لح�ركات الرأس فتعطي الدماغ معلوم�ات عن أي تغيير في 
وض�ع ال�رأس، فيقوم الدماغ ببعث رس�ائل إلى مختلف العضلات الت�ي تحفظ الرأس 

والجسم ثابتين،كما في حال الوقوف، أو الجلوس، أو السير، أو أي حركة أخرى. 

ولكثير من الحيوانات آذان مشابهة لآذان الإنسان، ويملك بعضها حاسة سمع 
قوية جدًا، والسمع مهم أيضًا لأمان وبقاء العديد من الحيوانات، فالأصوات تحذرها 
م�ن اقتراب الأعداء أو أي خطر آخر، كما يقوم بعضها بالغناء أو الهسهس�ة أو الدندنة 

أو إصدار أصوات أخرى للتفاهم فيما بينها. 



77حقيصقسبعي   

السمع في القرآن الكريم: 

يتضمن السمع ثلاث درجات معروفة في علم وظائف الأعضاء، وهي مذكورة 
في كتاب الله تعالى:  

صقمرجةيصلأولى:  الإحساس بالصوت دون فهم، وذلك مثل الطفل الوليد الذي 
يحس بالصوت لكنه لا يفقه معناه، أو كالدواب السارحة التي إذا نعق بها راعيها، أي 
دعاها إلى ما يرش�دها فلا تس�مع إلا دعاءه ونداءه، فلا تفهم ما يقول، بل إنما تس�مع 

صوته فقط، وهذا مذكور في قول الله تعالى:  

ذِي يَنعِْقُ بمَِا لاَ يَسْمَعُ إلِاَّ دُعَاء وَندَِاء{ )البقرة:  171(. ذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الَّ }وَمَثَلُ الَّ

وصقثسننه:ي هي الإحساس بالصوت مع الفهم  وعدم الطاعة وذلك في قوله تعالى:  

فُونَهُ مِن بَعْدِ مَ�ا عَقَلُوهُ وَهُمْ  نهُْمْ يَسْ�مَعُونَ كَلَامَ اللهِّ ثُمَّ يُحَرِّ }وَقَ�دْ كَانَ فَرِي�قٌ مِّ
يَعْلَمُونَ{ )البقرة:  75(.

وصقثسقث�هي:  هي الإحس�اس بالصوت م�ع الفهم بالإضاف�ة إلى الاقتناع والإيمان 
مَا  والطاع�ة وه�ي أعلى درجات الس�مع التي تُمن�ح للمؤمنين ك�ما في قوله تع�الى:  }إنَِّ

ذِينَ يَسْمَعُونَ..{ )الأنعام:  36(. يَسْتَجِيبُ الَّ

ه�ذه المع�اني أو الدرج�ات الثلاث�ة تتوافق مع م�ا هو مع�روف في علم وظائف 
الأعضاء من الإحس�اس بالصوت والتمييز والفه�م والوظائف العليا الأخرى للمخ 

التي تتضمن العواطف والإرادة والتصرفات.

والقرآن العزيز فرّق بين الس�ماع والاستماع والإصغاء والإنصات بطريقة بليغة 
ودقيقة ومناسبة للموقف:  

- فالسمع يكون بقصد ومن دون قصد، ومثاله في كتاب الله العزيز قوله تعالى:  
غْوَ أَعْرَضُوا عَنهُْ{ )القصص :  55(. }وَإذَِا سَمِعُوا اللَّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 78

فْناَ  - والاس�تماع يك�ون بقصد من أجل الاس�تفادة، ق�ال الله تع�الى:  }وَإذِْ صََ
نِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ{ )الأحقاف:  29(. نَ الْجِ إلَِيْكَ نَفَراً مِّ

- وازصغاء:  حيث التركيز وتفاعل القلب والمش�اعر، قال تعالى:  }وَلتَِصْغَى 
فُونَ{ )الأنعام :  قْتَرِ فُواْ مَا هُ�م مُّ ضَوْهُ وَليَِقْتَرِ ذِينَ لاَ يُؤْمِنوُنَ باِلآخِ�رَةِ وَليَِرْ إلَِيْ�هِ أَفْئِ�دَةُ الَّ

.)113

وجاء معنى صغى في مختار الصحاح ص غ ا:  صَغَا مال وبابه عدا وس�ما ورمى 
وص�دي و صُغِيّ�اً أيضا قل�ت ومنه قوله تع�الى }فَقَدْ صَغَ�تْ قُلُوبُكُ�مَا{ وقوله تعالى 
ذِي�نَ لاَ يُؤْمِنوُنَ باِلآخِ�رَة{ وأصْغَى إليه مال بس�معه نحوه  }وَلتَِصْغَ�ى إلَِيْ�هِ أَفْئِ�دَةُ الَّ

وأصغى الإناء أماله.

- والإنص�ات هو ترك الأش�غال والس�كوت والتفرغ للاس�تماع، وذلك مصداق 
كُمْ تُرْحَمُونَ{ )الأعراف:  204(. قوله جل شأنه }وَإذَِا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّ

أهمية السمع : 

إن السمع أهم وسيلة من وسائل التعلم والإدراك، قال الله تعالى:  

�مْعَ  هَاتكُِ�مْ لاَ تَعْلَمُ�ونَ شَ�يْئاً وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّ �ن بُطُ�ونِ أُمَّ }وَاللهُّ أَخْرَجَكُ�م مِّ
وَالأبَْصَارَ وَالأفَْئِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ{ )النحل:  78(.

ومن العجيب في هذه الآية أن الله سبحانه وتعالى قال فيها:  }لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئاً{.

لذل�ك قد يق�ال: كيف خرج من بطن أم�ه وهو لا يعلم ش�يئاً ولا يفقه معناه ؟ 
والجنين داخل بطن أمه يحس بالصوت ! 

فيجاب عن هذا:  

أن الجن�ين في بطن أم�ه يدرك ولا يعلم، والإدراك غير العل�م،  فالله تعالى جعل 



79حقيصقسبعي   

لهم الس�مع والأبصار والأفئدة قبل الخروج م�ن بطون الأمهات، وإنما أعطاهم العلم 
بعد الخروج.

وح�ين يبدأ الله س�بحانه وتعالى بشيء ويقدمه على غ�يره يكون لذلك دلالة على 
الأهمية، والنبي  لما بدأ بالس�عي بين الصفا والمروة بدأ بالصفا وقال:  أبدأ بما بدأ 

الله به، فالبدء بما بدء الله به يدل على أهميته وتقدمه كما جاء التقديم للسمع.

وق�د برهن�ت الاكتش�افات الطبي�ة أن الس�مع أهم م�ن البصر وذل�ك من كل 
الجوانب، فإذا أخذنا مقارنة بسيطة بين الأذن والعين نلاحظ أن:  

1- البصر يحتاج إلى النور فنحن لا نستطيع أن نرى في الظلام. 

2- البصر حاسة شعورية يخضع لإرادة صاحبه بمعنى أنه بإمكاننا أن نرى أو لا 
نرى حس�ب إرادتنا الش�خصية وبإمكاننا أن نلفت نظرنا عن شيء لا نرغب 

في رؤيته. 

3- العين تنام وتستريح بالليل لأننا لا نرى شيئاً بالليل إلا في الرؤى و الأحلام. 

4 - الأذن تمكننا من الس�مع وحاس�ة السمع لا شعورية، أي أننا نسمع في الليل 
والنهار وفي النوم واليقظة، لأن الأذن لا تنام.

نشأة حاسة السمع وتطورها:  

يق�ول العلم الحديث:  إن الجهاز الس�معي يبدأ تخلقه منذ بداية الأس�بوع الثاني 
للجنين، وهو في رحم أمه، ويكون ذلك على هيئة حفرة على جانبي الرأس، ثم تصبح 
حويصلة ثم تستطيل، ثم تتكون الأذن الداخلية، وبعد ذلك يتكون الدهليز السمعي، 
ثم تتصل بالعصب الس�معي، وبتقدم وس�ائل العلم ثبت أنه بإمكان الجنين أن يس�مع 

الأصوات منذ الشهر الرابع، فهذا عالمٌ آخر تكفل به العليم الخبير. 

فالأذن هي أول عضو من أعضاء البدن في التخلُق. 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 80

ومن إعجاز القرآن أيضاً ذكره وظائف الجسم الحيوية كلها تتقهقر بتقدم العمر 
سْهُ فِي الْخلَْقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ{ )يس:  68(.  رْهُ نُنكَِّ كما في قول الله تعالى: }وَمَنْ نُعَمِّ

وكان من دعائه  اللهم متعنا بأس�ماعنا وأبصارنا وقوتنا ما أحييتنا واجعله 
ال�وراث من�ا. ق�ال العل�ماء:  إن معنى عب�ارة معنى اجعله ال�وارث منا:  تعن�ي )أبقها 

صحيحة سليمة إلى أن أموت(.

وكان النب�ي  إذا س�جد يق�ول:  الله�م ل�ك س�جدتُ وب�ك آمن�تُ ولك 
أس�لمتُ،  س�جد وجهي للذي خلقه وصوره وشقّ س�معه وبصره فتبارك الله أحسن 

الخالقين.

وهوالنبي  يلخص لنا علم الأجنة البشري في كلمة واحدة في خلق الأذن 
حين يقول: »ش�ق سمعه وبصره«، وليس هناك كلمة أبلغ ولا أخصر من هذه الكلمة 
في وصف تخلق الأذن. حيث الأذن تتكون من ثلاثة أجزاء:  أذن خارجية، ووس�طى، 

وداخلية.

الأذن الداخلية هي العضو الرئيس في الس�مع وه�ي التي تبدأ في التخلق أولاً، 
وه�ي تب�دأ بصحيفة ثخينة م�ن الأذي�ن الظاهر،ه�ذه الصحيفة تب�دأ وتغطس داخل 
الجسم حتى تفقد اتصالها بالسطح ثم تتشكل بعد ذلك على هيئة قنوات محفورة بعناية 
وإحكام وإتقان وزوايا محسوبة بدقة حتى تخدم وظيفة السمع ووظيفة التوازن، ولكن 
تبق�ى هذه الأذن معزولة عن الس�طح وتري�د أن تتصل بالهواء الخارجي كي تس�تقبل 
الأصوات، وتريد أن تتصل بتجويف الإنس�ان كي يتعادل الضغط على جانبي الطبلة 
ومن ثم تبدأ الأذن الخارجية على هيئة شق وتبدأ كتلة خلوية في التكون لتصبح الأذن 
الخارجية وهي عبارة عن ش�ق من الخارج إلى الداخل، و هناك ش�ق آخر من الداخل 
إلى الخارج هو قناة ستاكس وتجويف الأذن الوسطى وهذه تقابل الشق الداخلي وقبل 

الشق الخارجي، ويفصل بينهما غشاء واحد رقيق هو غشاء الطبلة. 



81حقيصقسبعي   

ولم�ا كان�ت الأذن كامل�ة التكوي�ن قب�ل وعند ن�زول الإنس�ان بل وقب�ل نزول 
الإنس�ان، فالأذن الداخلية تصل إلى كمالها وحجمها حتى في البالغ في الأس�بوع الثاني 

والعشرين في منتصف فترة الحمل تقريباً .

  ولما كانت الأذن هي الحاس�ة المكتملة وحدها عند الولادة كان من س�نته
)وبتوجيه الهي( أنه يؤذن في أذن المولود، كما في الحديث الذي رواه الترمذي عن عبيد 
الله أبي راف�ع ع�ن أبي�ه قال: »رأيت رس�ول الله  أذّن في أُذُن الحس�ن بن علي حين 

ولدته فاطمة بالصلاة«.

وم�ا يلفت النظ�ر أن التعليم هنا ب�دأ مبكراً جداً، بدأ بعد ال�ولادة حيث أثبتت 
الدراسات أن خلايا المخ تتكون بينها الاتصالات العصبية بحسب المؤثرات الخارجية، 
ولي�س هناك ما هو أهم م�ن الأذان بما فيه من معاني من إعلامه بالتوحيد أول ما يقرع 

سمعه عند قدومه إلى الدنيا.

وال�شيء الآخ�ر اللاف�ت للنظر أن النب�ي  أذن في أذن المول�ود ! و لم يؤذن 
في الم�كان ال�ذي يوجد في�ه المولود م�ع أن الأذن تكون مكتملة م�ن الناحية التشريحية 
وم�ن الناحي�ة الوظيفية،  وذل�ك لأن من المع�روف عند الولادة أن س�ائل الأمنيوسي 
amniotic fluid يملأ كل تجاويف الجنين بما فيها تجويف الأذن الخارجية والوسطى 
ومن ثم يحدث ضعف في الس�مع يقدر من 20 – 40 ديس�يبل، لذلك لا يسمع الطفل 
– في تلك الفترة- أي صوت غير الهمس الذي يصل الى أذنه،  لذا لو حدث الأذان في 

المكان وليس في أذنه فلن يسمع المولود ومن ثم لا تكون الفائدة.

قصور الأذن البشرية: 

يتك�ون الصوت من ذبذبات تس�ير في موج�ات عبر اله�واء أو الأرض أو مواد 
وأس�طح أخ�رى. وتختل�ف الأصوات م�ن حيث ال�تردد والش�دة، فال�تردد هو عدد 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 82

الذبذب�ات الت�ي تح�دث كل ثانية وتق�اس بالهرتز، والهرتز يس�اوي ذبذب�ة واحدة كل 
ثاني�ة، والص�وت ذو التردد العال له درجة نغم عالية. وبالمقابل فإن الصوت ذا التردد 
المنخفض له درجة نغم منخفضة. ويتراوح مدى الس�مع الطبيعيّ للإنسان ما بين 20 
و20،000 هرت�ز. وتق�ل قدرة الإنس�ان على س�ماع الأصوات ذات ال�تردد العال مع 
التق�دم في العمر، أما ش�دة الصوت فهي كمية الطاق�ة في موجة الصوت، وهي تقاس 

بالديسيبل. 

لك�ن أذن الحيوان�ات كما هو مع�روف تتفوق على أذن الإنس�ان كث�يراً حتى إن 
الخفافيش والدلافين تستطيع أن تسمع لغاية 120000 ذبذبة لكل ثانية. 

فالخفافيش تس�تطيع س�ماع الأصوات ذات التردد العال جدًا بدرجة أفضل من 
الإنس�ان، فالخفاش هو حيوان ليلي يعيش في الكهوف، وينش�ط أثناء الظلام، ولذلك 
ف�إن الرؤيا عنده لا قيمة لها. ويعتمد الخفاش على الس�مع في حركته وذلك من خلال 
الاستعانة ببروز يسمى محدد موقع الصدى،إذ يُطلِق نبضات فوق صوتية تنعكس من 
أي شيء يق�ع في طريقه أثناء الطيران فيس�معها بأذنيه الكبيرت�ين، ويقرر بكل دقة بُعد 
الأش�ياء والفريس�ة تماماً، وكذلك يحدد بش�كل رائع اتجاهها، وقد قلده البشر، وقلده 
العلماء بعد أن درس�وا هذه الظاهرة، وكانت هي القاعدة الأساس�ية التي أقاموا عليها 
ءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ  ذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْ ناَ الَّ فكرة الرادار في اكتش�اف الطائرات، ف� }س�بحان رَبُّ

هَدَى{. 

طْناَ فِي  ا فَرَّ ةٍ فِي الأرَْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِ�يُر بجَِناَحَيْهِ إلِاَّ أُمَمٌ أَمْثَالُكُم مَّ }وَمَ�ا مِن دَآبَّ
ءٍ{ )الأنعام:  38(. الكِتَابِ مِن شَيْ

حاسة السمع أثناء النوم:  

قد قدمنا أن الحواس عند النوم تتعطل، لكن تبقى حاسة السمع تعمل، ومن ثم 



83حقيصقسبعي   

ذكر الله عز وجل وربط بين النوم والسمع في آيات عديدة منها:  

مَداً إلَِى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إلَِهٌ  يْلَ سَرْ قوله تعالى:  }قُلْ أَرَأَيْتُمْ إنِ جَعَلَ اللهَُّ عَلَيْكُمُ اللَّ
غَيْرُ اللهَِّ يَأْتيِكُم بضِِيَاء أَفَلَا تَسْمَعُونَ{ )القصص:  71(.

مَداً:  أي دائمًا.  فربط بين السمع والليل، و معنى سَرْ

بْناَ عَ�لَى آذَانِِمْ فِي الْكَهْفِ سِ�نيَِن عَدَداً{ وفي س�ورة الكهف ق�ال تعالى: }فَرََ
)الكهف:  11(.

فربط بين الرب على الأذن وبين النوم دون استيقاظ هذه الفترة الطويلة. 

وال�رب هن�ا التعطيل والمنع، والمراد:  من ذلك هو أننا عطلنا حاس�ة الس�مع 
عنده�م مؤقتا والموج�ودة في الأذن والمرتبطة بالعصب القحف�ي الثامن. قال صاحب 
تفس�ير الكش�اف في تفس�ير ه�ذه الآية، أي ضربن�ا عليه�ا حجابا من أن تس�مع يعني 
أنمناه�م إنام�ة ثقيلة لا تنبههم فيها الأصوات كما ترى المس�تثقل في نومه يصاح به فلا 
يسمع ولا يستنبه فحذف المفعول الذي هو الحجاب كما يقال:  بنى على امرأته يريدون 
بنى عليها القبة. وجاء في المجمع:  ومعنى ضربنا على آذانم اي س�لطنا عليهم النوم، 

وهو من الكلام البالغ في الفصاحة.

 ascending reticular( الش�بكي  المنش�ط  الجه�از  تعطي�ل  ت�م  وأيض�اً 
activating system( الموج�ود في الج�ذع م�ن الدم�اغ والذي يرتب�ط بالعصب 
القحف�ي الثام�ن أيضاً )فرع التوازن( حي�ث إن هذا العصب له قس�مان:  فأرسيصلأولي:يي
مس�ؤول عن الس�مع، وأرسيصقثسني:ي مس�ؤول عن التوازن في الجس�م داخلي�اً وخارجياً 
بْناَ عَلَى آذَانِِ�مْ{ولم يقل )فربنا على س�معهم( أي  ولذل�ك ق�ال الله س�بحانه }فَرََ
إن التعطي�ل حصل للقس�مين مع�اً وهذا الجهاز الهام مس�ؤول أيضاً ع�ن حالة اليقظة 
والوعي وتنش�يط فعاليات أجهزة الجسم المختلفة والإحس�اس بالمحفزات جميعا وفي 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 84

حال�ة تعطيله أو تخديره يدخل الإنس�ان في الن�وم العميق وتقل جمي�ع فعالياته الحيويه 
وحرارة جسمه، فسبحان اللطيف الخبير.

ودل الق�رآن الكري�م ع�لى أن الصوت الع�ال ضار على الأذن وع�لى البدن فأما 
ةُ{  اخَّ ضرره ع�لى الأذن فه�و في ق�ول الله تعالى عن يوم القيام�ة :  }فَإذَِا جَ�اءتِ الصَّ

)عبس:  33(. 

�ةُ ه�ي الصيح�ة تُص�م الآذان لش�دتها، أي تصيبها  اخَّ ق�ال المم�رون:  إن الصَّ
�ةُ. وهذا يعتبر أول توثي�ق علمي بأن الصوت  بالصم�م، ومنه سُ�ميت القيامة الصاْخَّ
مَمُ:  انْسِ�دادُ  الع�ال يصي�ب الأذن بالصمم،  كما قال صاحب القاموس المحيط:  الصَّ

مْعِ. الأذُُنِ وثقَِلُ السَّ

وأم�ا ضره على الب�دن:  فيتمثل الإعجاز بأن الصوت الع�ال لا يؤثر فقط على 
الأذن وإنما يؤثر إذا زاد عن المدى السمعي للأذن على بقية أعضاء البدن، ومن ثم فقد 
أهلك الله س�بحانه أقواماً بالصيح�ة كما في قوله تعالى:  }إنِ كَانَ�تْ إلِاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً 
جْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي  فَ�إذَِا هُمْ خَامِدُونَ{ )ي�س:  29(. وكما في قوله تعالى:  }فَأَخَذَتْهُ�مُ الرَّ

دَارِهِمْ جَاثمِِيَن{ )الأعراف:  78(.

ومن المعروف أن الصوت عبارة عن نوع وشكل من أشكال الطاقة وهو عبارة 
ع�ن تضاغط�ات وتخلخلات في الهواء إذا زادت عن الحد المس�موح به بالنس�بة للأذن 
أضرت الأذن، وإذا زادت عن طاقة احتمال الأذن تر بقية الأعضاء فيصاب الإنسان 
بالإجه�اد والضيق والتوتر العصبي وعدم التركيز ويؤثر على القلب والجهاز الدوري 
فيص�اب بسرع�ة النبض وارتف�اع ضغط الدم وتتزاي�د هذه التأث�يرات حتى تصل إلى 
ذروتها في الانفجارات المصاحبة للقنابل الضخمة وذلك لأن هذا الانفجار يطلق طاقة 
عظيم�ة ج�داً في وقت قصير جداً، يتبدد جزء من ه�ذه الطاقة على صورة حرارة عالية 
تص�ل إلى أربعمائة درج�ة مئوية والجزء الآخر يطلق على هيئة زيادة في الضغط الجوي، 



85حقيصقسبعي   

وهذا الضغط الشديد والمنتشر خلال الأرض يمكن أن يحدث رجفة مشابهة للزلازل 
ذات المدة القصيرة، ومن هنا عبّر القرآن العظيم تارة بالصيحة وتارة بالرجفة.

وه�ذا الأث�ر الذي تتركه الصيح�ة يصل إلى تدمير الأعضاء الرئيس�ية والأوعية 
الدموي�ة وانفجار الرئت�ين يصاحبه توقف للقلب والدورة الدموي�ة مما يؤدي إلى وفاة 

الإنسان. 

والق�رآن الكري�م قد س�بق كل المعارف البشري�ة حين قرر إه�لاك بعض الأمم 
بالصيح�ة، والمتأمل في الآيات التي ذكرت ه�لاك بعض الأقوام بالصيحة يعجَب من 
دقة الوصف لوسيلة العذاب ولأثرها على المعذبين، كما في قوله تعالى:  }إنِ كَانَتْ إلِاَّ 

صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإذَِا هُمْ خَامِدُونَ{ )يس:  29(.

  ويبق�ى ال�شرف العظيم للأذن حين وص�ف الله تبارك وتع�الى نبيه محمد
بأذن الخير عندما أراد المنافقون أن يؤذوا رسول الله  فقالوا عنه هو أذن أي سمّاع 
ل�كل ق�ول يوز عليه الك�ذب والخداع ولا يفط�ن إلى ذلك، فأخذ الله م�ن قولهم رداً 
كُمْ  ذِي�نَ يُؤْذُونَ النَّبيَِّ وَيِقُولُونَ هُ�وَ أُذُنٌ قُلْ أُذُنُ خَيْرٍ لَّ عليه�م فقال تعالى: }وَمِنهُْمُ الَّ
ذِينَ يُؤْذُونَ رَسُ�ولَ اللهِّ لَهمُْ  ذِينَ آمَنوُاْ مِنكُمْ وَالَّ لَّ يُؤْمِ�نُ باِللهِّ وَيُؤْمِنُ للِْمُؤْمِنِ�يَن وَرَحْمَةٌ لِّ

عَذَابٌ أَليِمٌ{ )التوبة:  61(.

نعم هو نبي الرحمة محمد  أذن خير للناس يس�تمع إلى الوحي ثم يبلغه لهم 
وفيه خيرهم وصلاحهم و يصدق الله فيما يقول له، ويصدقكم فيما تعتذرون إليه.)1( 

أم�ا وق�د تعرضن�ا للحقائ�ق العلمي�ة والفيزولوجي�ة له�ذه اللاقط�ة العجيب�ة، 
فسنتعرض الآن لوضيفتها المعنوية والفكرية وأثرها على هداية الإنسان.

قال إمامنا الصادق  في حديث الزكاة : وزكاة الأذن استماع العلم والحكمة 

)1( بقلم عبدالقادر شحرور من موقع صيد الفوائد »مع بعض التصرف«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 86

والقرآن وفوائد الدين من الحكمة والموعظة والنصيحة وما فيه نجاتك بالإعراض عما 
هو ضده من الكذب والغيبة وأشباهها.

هذا الجهاز الذي ينقل المعلومات فيبدل كيان هذا الإنس�ان ووضعه ويحوله من 
ص�ف إلى ص�ف آخر ومن جه�ة إلى جهة أخرى، فإذا س�مع فكرة ذات قيمة رس�الية 
وتفاعل معها قد تحوله إلى ملاك في ش�كل إنس�ان كما انه إذا س�مع فكرة هدامة ملحدة 

قد تحوله إلى مجرم وقاطع طريق.

فعليه يب علينا أن ننزه إسماعنا عن اللغو والمجون وكل ما هو مفسد لأن هذه 
الأذن س�تنقل ما تس�مع وعن طريقها سيتأثر الإنسان ويهتك، أما سمعت قوله تعالى : 
لَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إذَِا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللهِّ يُكَفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا تَقْعُدُواْ  }وَقَدْ نَزَّ

ثْلُهُمْ{ )النساء: 140(. هِ إنَِّكُمْ إذًِا مِّ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِ

وفي المقاب�ل الآخر يب أن تكون ه�ذه الأذن مفتاح الخير والهدى وعن طريقها 
يتلقى الإنس�ان كل ما يصلحه ويس�عده من كلام وحديث وأخبار ومحاضرات بش�تى 
أنواعه�ا وفي جميع الميادين وكل ما فيه حكم�ة وفائدة كما قال زين العابدين »تحدث في 
قلبك خيرا أو تكسب خلقا كريما«. وأفضل ما تتلقاه إسماعنا كلام الله سبحانه وتعالى: 

كُمْ تُرْحَمُونَ{ )الأعراف: 204(. }وَإذَِا قُرِىءَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّ



حق البصر 

رحلة حقوقية

ن��َب ��َتُهُي صق�لَهِي رَس�ولِي رِ�تي ةٌي رُ�ش�تَقَّ
وصقش�ِّنمُ وصق�د��نمُي ر�غ��سرسُهُي ط�سيتْي

يِ��هِ غُ��إَّ ن��ورِي عَ��تي صق��مُج��ىي ثَ��وبُي ي خَ�نشَقُّ
صقظُلَمُ إشِإصاِهسي عَتي ي�َنجسبُي كَ�سقشَبعِي

ُ وَيُ�غ��ضُهُمي اختٌي حُ�بّ�ُهُمْي رَ� �شَإٍي رِ�تي
وَرُ�� ��ت�ََ م ر���نجىًي وَا�ُ�إي��ُهُمُي كُ��مإٌي

عن عبد الله بن الُمبارك قال : حججت في بعض السّنين، فبينما أنا أسير في عرض 
الحاجّ، إذا أنا بش�اب وس�يم الوجه يسير ناحية عن الحاجّ بلا زاد ولا راحلة، فتقدمتُ 
إليه وسلمت عليه، فردَّ عليَّ السّلام، فقلتُ : مع مَن قطعت البر ؟ قال : »مع الباري«. 
فعظ�م في عين�ي، فقل�تُ له : أي�ن زادك وراحلتك ؟ ق�ال : »زادي تق�واي، وراحلتي 
رجلاي، وقصدي مولاي«. فكبر في نفسي، فقلتُ له : ممنّ تكون أيّها الشّ�اب ؟ قال : 
»هاش�مي«. قل�تُ : أفصح ؟ قال : »طالبي«. قلتُ : أوض�ح ؟ قال : »فاطمي«. قلتُ 
له : يا س�يّدي، هل قلتَ ش�يئاً من الشّ�عر ؟ قال : »نعم«. قلتُ : أنش�دني من شعرك. 

فأنشأ يقول: 
صاُهُ ذوَّ صق���ح���وضِي ع��ل��ىي ورصاهُن��ح��تُي ر��ن��هي ي��ن��سي ويُ�����س��قَ��ىي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 88

بنا إلا  ف���از  مَ����نْ  ف����ازَ  زااهوم�����ا  ح��ب��ن��ا  م���ن  خ����اب  وم����ا 
وم����ن س��ائ��ن��ا س����اء م��ي��ااهوم���ن س��إن��ا ن���ال م��ن��ا ل��س��إور
حقنا غ��اص��ب��ن��ا  ك����ان  ف���ي���وم ال���ق���ي���ام���ة م��ي��ع��ااهوم����ن 

ث�مّ غ�اب عن عين�ي، فلم أره حتّ�ى أتيت مكّ�ة المكرمة وقضيت الح�جّ وأتيت 
الأبطح، فإذا أنا بحلقة مس�تديرة، فاطّلعت لأنظر مَن فيها، فإذا أنا بصاحبي الشّ�اب 

الهاشمي، فسمعته يقول: 
غُ صٍ ذوُو  البُ طمَى  بنُو  كاظبُنانحنُ  الأن����امِ  ف��ي  ي��ج��إعُ��ه��ا 
محنتنا الأي�����ام  ف���ي  اول����ن����ا م��ب��ت��ل��ى وآخ����إن����اع��ظ��ي��ب��ة 
بعيدهم ال�����ورى  ه���ذا  ون���ح���ن أع���ي���اان���ا م��آي��ب��ن��اي��م��إح 
خائمناوال��ن��اس ب��الأم��ن وال��س��إور ولا ال���زم���ان  ط���ول  ي��أم��ن 
لنَا فيه  وال��حُ��ك��مُ  فينا  �����ن��ا وغ��اص��بُ��ن��ايحكمُ  ج��اح��دُن��ا ح��قَّ

 . فسألت عنه فقيل ل : هو زين العابدين علي بن الحسين

أيه�ا الأحب�ة رحلتنا لا زالت تمخر عباب الحقوق لتعطي لكل ذي حق حقه ولا 
زلن�ا في م�دار حقوق الخالق وقد بينا حقوق الس�مع س�ابقا ونب�ين الآن حقوق البصر 
وهات�ان الجارحتان متلازمتان في القرآن الكريم ولذلك اتبع الإمام زين العابدين حق 

البصر مباشرة بعد حق السمع ولننظر ما يقول.

حق البصر 

هُ عَماَّ لا يَحلُِّ لَكَ ويَإْكُ  كَ فَغَضُّ ا حَقُّ بََ�ِ )وَأَمَّ
ا أَو  زٍ يَسْ�تَقْبلُ بَها بََ�ً َوضِعِ عِْ�َ

ابْتذَِالِ�هِ إلاّ لمِ
يَسْتَمِيدُ بَها عِلْمًا، فَإنَّ الْبََ�َ بَابُ الِاعْتبَِارِ(. 

النص�وص القرآني�ة تفرق بين الس�مع والبصر م�ن ناحية، والع�ين والأذن من 
ناحية أخرى، فما سر هذه الظاهرة؟



89حقيصقب إي   

فعندما تذكر الآيات القرآنية السمع والبصر، والعين والأذن نلاحظ مايلي: 

1- يأتي الس�مع والب�صر في معان حول الفكر والفهم والتدب�ر، بينما تأتي العين 
والأذن مرادا بها الأعضاء الناقلة للمؤثرات الحسية.

�مْعَ وَالأبَْصَارَ  مث�ال ع�لى الإدرك والفهم التدبر: قال تع�الى: }وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّ
وَالأفَْئِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ{ )النحل: 78(.

مْعِ{ )المائ�دة:83 ( }كَأَنَّ فِي  مث�ال على الأعض�اء: }تَرَى أَعْيُنهَُ�مْ تَفِيضُ مِ�نَ الدَّ
أُذُنَيْهِ وَقْرًا{ )لقمان: 7(.

2- وعندما يأتي السمع مع البصر في آية واحدة فإن السمع يتقدم على البصر في 
معظم القرآن الكريم، كما في الآية من س�ورة النحل 78، وعندما تأتي العين مع الأذن 
في آية واحدة فإن العين تتقدم على الأذن في معظم القرآن الكريم، أيضا مثال: }أَمْ لَهمُْ 

ونَ بِهَا أَمْ لَهمُْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ{ )الأعراف: 195(، ومن هنا يتبين الآتي:  أَعْيُنٌ يُبْصِرُ

- ومن هنا يتبين أن القرآن الكريم يفصل بين أداي الحس )العين والأذن( وقوة 
الإدراك )الس�مع والبصر(، أما الحقيقة العلمية هي أن العملية الحسية للسمع والبصر 
تتك�ون م�ن أعضاء للإس�تقبال )العين والأذن( ومركز الس�مع في الف�ص الصدغي، 

ومركز الإبصار في الفص المؤخر من الرأس.

- العين والأذن تش�ير إلى الأعضاء الحسية، أما السمع والبصر فإنما يشيران إلى 
معان حول الفهم والعقل والتدبر أو الإدراك العاقل.أما الحقيقة العلمية فهي ما العين 
والأذن إلا أدوات لنقل الإش�ارات الحس�ية الس�معية والبصرية إلى حيث يتم إدراكها 

وفهمها داخل مركز السمع والبصر داخل المخ.

- الع�ين تتق�دم ع�لى الأذن في كلام الله غالبا.أما الحقيق�ة العلمية فهي أن العين 
تقع أمام الأذن في صنعة الله في رأس الإنسان.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 90

- الس�مع يتق�دم ع�لى البصر غالب�ا في كلام الله.أم�ا الحقيقة العلمي�ة فان مركز 
السمع يتقدم على مركز البصر داخل المخ البشرى.

فحري بنا الإهتمام بهذه الجارحة ومعرفة اجزائها والمحافظة والعناية بها، ولننظر 
الى الطب وما يقول فيها : 

 تركيبة العين: 

القرنية 

تش�به زجاجة الس�اعة، تش�كل الغطاء الش�فاف الحام�ي لمقدمة الع�ين والذي 
يس�مح للض�وء بالنفاذ خلال�ه دون انكس�ار ويغطي الج�زء الملون )القزحي�ة( وتقوم 
القرنية بوظيفة هامة تتمثل في الس�ماح للأش�عة البصرية للدخول إلى الحجرة الأمامية 
للع�ين وفي حماية العين من العدوى بس�بب طبق�ة الدموع الخفيفة الت�ي تغطي القرنية 

والتي تعطي حماية كبيرة للعين ضد البكتيريا والتلوث والأتربة. 

الملتحمة: 

ه�ي الغطاء الش�فاف للجزء الأبي�ض من الع�ين، الملتحمة، وعندم�ا تتهيج أو 
تلته�ب يحمر لونا وهذه الحالة تس�مى التهاب الملتحم�ة، والتي يمكن أن تكون ناتجة 
ع�ن تحس�س أو التهاب. ووظيفتها انا تس�اهم الملتحمة في ترطي�ب وتزليق العين من 
خ�لال إنتاج المخاط والدموع )بكميات قليلة مقارنة مع الغدد الدمعية()1(، بالإضافة 
إلى ذلك فأن للملتحمة دوراً مناعيا يتمثل في ترصد الأجس�ام الغريبة والجراثيم ومنع 

دخولها إلى العين. 

)1( من موقع ويكيبيديا الموسوعة الحرة.



91حقيصقب إي   

  :)Sclera( الصُلبة

لونا أبيض وهى الطبقة الأولى الخارجية من طبقات العين الثلاث ولكنها غير 
شفافة لتحمى العين، وهى لا تمتص الضوء بل تعكسه.

العدسة: 

يب أن تحتوي كل كاميرا على عدس�ة لتوضح الصورة جيدا، تحتوي العين على 
عدس�ة صغيرة، وهي صافية وش�فافة، توضح الصور على الشبكية والتي تعمل عمل 
الفيل�م الذي يس�جل الص�ور والتي يتم توصيلها بواس�طة العصب الب�صري للدماغ 
حي�ث تترجم الص�ورة، إلى الدماغ الذي ي�ؤدي وظيفة الرؤيا الحقيقية وتقوم عدس�ة 
العين بتثبيت الصورة المارة عبر القرنية إلى الشبكية، لذلك يب أن تكون صافية وثابتة 
الش�كل لتعط�ي رؤيا جيدة، ثم يت�م تحويل هذه الصور بواس�طة العصب البصري الى 
الدم�اغ حي�ث تترجم الص�ور. لذلك فإن خ�دش القرنية عند تمزق الطبقة الس�طحية 

يسبب ألما شديدا. 

البؤبؤ: 

هو المركز الأس�ود من القزحية، وهو المس�ؤول عن تحري�ر كمية الضوء اللازمة 
للرؤيا للعين، حيث يتغير حجمه تبعا لذلك. 

وظيفة البؤبؤ: 

تتس�ع الحدقة في الظلمة لتس�تقبل أكبر كم من الضوء وتضيق في النور لتستقبل 
كم صغير ومناسب للضوء 

وتتحك�م عضلت�ان في القُ�زَحِيَّ�ة في تعدي�ل حج�م بؤبؤ العين لمس�توى الضوء 
المناس�ب تلقائيًا حيث تقوم العضلة الموس�عة بتوس�يع البؤبؤ في الض�وء الخافت. وفي 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 92

هذه الحالة، يمكن أن يدخل العين أكبر قدر ممكن من الضوء. أما في الضوء الش�ديد، 
ف�إن العضل�ة العاصة تضيِّق بؤبؤ العين لتمنع الضوء الش�ديد م�ن دخول العين. كما 

يضيق البؤبؤ أيضا عندما تنظر العين إلى جسم قريب لكي تتكون صورة واضحة. 

الشبكية: 

ان�ا الجزء الحس�اس للضوء في العين، تحتوي على شري�ان رئيسي واحد، ووريد 
رئي�سي واحد، والذي يس�مى الورد الش�بكي المرك�زي. وتعمل الش�بكية على تحويل 
الأش�عة الضوئية إلى نبضات عصبية يتم نقلها عبر العصب البصري إلى مراكز الدماغ 

العليا ويتم ذلك في المستقبلات الضوئية.

العنبيه: 

الجزء الأوس�ط من العين، وتشتمل على ثلاثة أجزاء،وهي )القزحية وهو الجزء 
الملون من العين والجسم الهدبي، والمشيمه(، وأن التهاب أو انتفاخ أي من هذه الأجزاء 

أو الأنسجة المجاورة لها يسمى التهاب العنبية.

 مركز الإبصار: 

وه�و الجزء م�ن العين الذي يحتوي ع�لى خلايا خاصة حساس�ة للضوء، والتي 
تؤهلن�ا لرؤية التفاصيل الدقيقة بوضوح وهي موضوعة في الش�بكية، وهي جزء مهم 

من أجزاء العين بحيث أن أبسط التغيرات فيها تؤدي إلى نقصان كبير في الرؤية. 

السائل الزجاجي: 

هو المادة الهلامية الشفافة التي تعبئ الجزء الأوسط من العين.



93حقيصقب إي   

 العصب البصري: 

ان�ه الطري�ق التي تربط العين بالدماغ، وهو الوس�يلة التي بها يتم التقاط الصور 
الواقعة على الشبكية بواسطة الدماغ حيث المكان الذي تترجم فيه الصور. 

الجفون: 

تش�كل الجفون للعين عنصرا أساس�يا للوقاية البصرية، فه�ي تحافظ على الرؤية 
بالمحافظة على الرطوبة الداخلية، ومنع دخول الأجس�ام الغريبة للعين، فبدونا تجف 
عيونن�ا بسرعة لتعرضها للهواء أو يمكن أن تتأذى بش�دة م�ن الرماد أو الحصى أو أي 
جس�م غريب آخر، لاحظ السرعة التي تغمض وتفتح عينيك بها عندما يقترب ش�ئ 
م�ن عينك يوج�د عدة طرق يمكن أن تت�أذى بها الجفون، يمك�ن أن تجرح، أو تحترق 
في ح�ادث م�ا، أو أن تلته�ب، أو أن تتعرض للأورام والتي يمك�ن أن تكون خبيثه أو 
حمي�دة. ويوجد مش�كلتان جفنيتان أخريان هما الإرتخ�اء والترهل. إن الجفون المترهله 
يمكن أن تكون مكتسبة أو وراثية، حيث تظهر عند الكبار، إلا أن كلا الحالتين يمكن 

تصحيحها بنجاح كبير. 

الجهاز الدمعي: 

يش�كل هذا الجهاز نظام صف مائي مصغر والذي يمنع الدموع من التدحرج 
على الوجنتين بش�كل مس�تمر، تفيض الدموع من على س�طح العين إلى حافة الجفنين 
باتج�اه الأن�ف، وقب�ل وصولها إلى زاوي�ة العين تنح�در في انبوبين صغيري�ن ومنها إلى 
انب�وب كب�ير وال�ذي يحمل الدم�وع الى الأنف هذا ما يف�سر لماذا عندم�ا نبكي ننظف 
انوفنا. الكثير من المشاكل تؤدي إلى أن يخرج هذا النظام الدموع بشكل دون المطلوب، 
فق�د يم�زق حادث ما ايا من انبوبي الدمع الصغيرين، كما يمكن لأي التهاب مزمن أن 
يرح هذه الأنابيب، أو يمكن أن تقوم بعض الأورام بس�د الأنبوبين جزئيا، كل ذلك 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 94

يمك�ن أن يؤدي إلى عدم انس�ياب الدموع بش�كل جيد مما ي�ؤدي إلى تجمع الدموع في 
العين�ين وخروجه�ا الى الوجنتين، ولحس�ن الحظ فإن الطب ب�ات بإمكانه أن يحل مثل 

هذه الحالة المزعجة ويعيد للجهاز الدمعي وظيفته.

يول�د حوال 20 % من الأطفال بأنابي�ب دمعية مغلقة مما يؤدي إلى التهاب حاد 
أو مزمن نس�بيا في النظام الدمعي مما يس�بب في اياد خليط من المخاط والصديد الذي 
يترس�ب في زاوي�ة العين�ين وبين الجفن�ين مما يتوجب ع�لى الوالدين أن ينظفاه بالمس�ح 
بمندي�ل نظي�ف. يمكن تخفيف من هذا الترس�ب باس�تخدام قطرة المض�اد الحيوي في 
العين المصابة تقريبا فيفتح هذا الإنس�داد على س�ن س�نة وإذا لم تفتح القناة عند مرور 
السنة الأولى للطفل فان أخصائي العيون يقوم بفتحها بطريقة بسيطة تدعى فتح الجهاز 
الدمع�ي الأنفي هذه الطريق�ة المختصرة تتطلب تخديرا مخت�صرا ودخولا للمريض في 

المستشفى لفترة قصيرة. 

محجر العين: 

هو المكان العظمي الذي تقع فيه كرة العين، فلو وضعت اصبعك على حاجبك 
وضغطت فس�وف تش�عر بحافة المحجر وإذا حركت اصبعك حول دائرة محجر العين 
فستشعر الحماية التي يوفرها المحجر لكرة العين من كل الجوانب - ما عدا الأمام حيث 
الجف�ون - كما يوجد بين كرة العين والبيت العظمي بعض التركيبات مثل )الش�حوم، 
العضلات، الأوعية الدموية والغدد(، حيث تعرف هذه بالمكونات المحجرية، ويمكن 
له�ذه المكونات أن تتورم مما يدفع بالعين للأم�ام، وكثيرا ما يتوجب إزالة هذه الأورام 
للمحافظة على وظائف العين بشكل طبيعي ويمكن أن يصاب المحجر بالكسر عندما 
تتع�رض الع�ين لل�رض، بناء علي�ه فمن ال�روري أن ترت�دي واقي�ات العيون عند 

الدراجات النارية أو بعض الألعاب الخطره. 

بعد هذه المقدمة القرآنية والعلمية ندرك أن مطلب الإمام زين العابدين في حق 



95حقيصقب إي   

البصر هو استخدامها للعبرة أو تحصيل علم أو غض طرف عن محرم لأنا هي المطلب 
الطبيعي أولا ولأن البصر مسؤلا ثانيا قال تعالى: } ئې ئې ئې ئى ئى ئى ی 

ی ی ی ئج{ )الإسراء(.
فالنظ�ر إلى آثار الأولين تفيد العبرة وتصحح مس�ار الإنس�ان دنيا وآخرة، وأما 
 : اس�تعمالها في الح�رام والعياذ بالله ففيها خيانة لهذه الأمان�ة، فعن إمامنا الصادق
النظرة س�هم من س�هام ابليس مس�موم وكم نظرة أورثت حسرة طويلة. وفي حديث 
المناه�ي عن جعف�ر ابن محمد عن آبائه ق�ال: من ملأ عينه من حرام م�لأ الله عينيه يوم 

القيامة من النار إلا أن يتوب أو يرجع.

ب�ل عدً الإس�لام النظ�رة المحرمة زنا الع�ين ففي الحديث )ما م�ن احد إلا وهو 
يصي�ب حظ�ا من الزن�ا، فزنا العين�ين النظر، وزنى اليدي�ن اللمس( وم�ن هنا أمر الله 

المؤمن�ين بغض الأبص�ار حيث يق�ول: }ڇ ڇ ڇ ڇ ڍ ڍ 
ڌڌ ڎ ڎ ڈڈ ژ ژ ڑ ڑ ک ک{ النور.

وق�ال أمير المؤمنين  في وصية لإبنه محمد اب�ن الحنفية: وفرض على البصر 
أن لا ينظ�ر الى م�ا حرم الله عز وجل عليه، فقال ع�ز وجل من قائل: }ڇ ڇ 

ڇ ڇ ڍ ڍ ڌ{.

وقال النبي  : النظر سهم مسموم من سهام ابليس، فمن تركها خوفا من 
الله أعطاه الله ايمانا يد حلاوته في قلبه.

به�ذا الج�رم الصغ�ير يطل الإنس�ان ع�لى الدنيا ف�يرى حس�نها وزينته�ا ويقف 
بواس�طتها على الجمال والقب�ح وعلى الآثار والأط�لال، والمدنية والتق�دم، ولا تعرف 
نعمة البصر إلا عند من فقدها حيث يتلمس الطريق والإستعانة.لذا يتوجب علينا أن 
نحمد هذه النعمة ونعطيها حقها كما امرنا زين العابدين وإلا هذا الأعمى هو أحس�ن 
حالا من المبصر حيث لن يكون مسؤلا عن تجاوزات البصر كمن هو مبصر، فعلينا أن 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 96

لا نتتبع عورات الناس وأعراضهم وكشف ما هو مستور عنهم.

فعن ابي عبدالله  الخير كله في ثلاث خصال: في النظر والسكوت والكلام، 
فكل نظر ليس فيه اعتبار فهو سهو، وكل سكوت ليس فيه فكرة فهو غفلة وكل كلام 
لي�س فيه ذكر فهو لغ�و، فطوبى لمن كان نظره إعتبارا، وس�كوته فكرة، وكلامه ذكرا، 

وبكى على خطيئته، وأمن الناس شره.

وقال أمير المؤمنين  في نج البلاغة: من إعتبر أبصر، ومن أبصر فهم، ومن 
فهم علم.

وقال ايضا  : ما أكثر العبر وأقل الإعتبار.

وما أجمل هذه اللفتة اللطيفة التى أوردها الس�يد حسن القبانجي في كتابه شرح 
رسالة الحقوق وهي لفضيلة الشيخ محمد الخليلي: 

»ث�م لا يخف�ى أن له�ذه الآل�ة »الع�ين« البديع�ة الخلق�ة، العظيم�ة الفائدة«فعدا 
الإبص�ار«، توجد وظائف أخ�رى تجعل العقل المحدود في إدراكه في حيرة وإندهاش، 
فإن�ا هي المرآة التي تنعكس فيها جميع المش�اعر الحياتي�ة وصوفها، وهي تلك النقطة 
الصغيرة التي تتجمع فيها ثم تشع منها مختلف العواطف التي تجول في خاطر الإنسان، 
فإذا كان مسرور الخاطر بان في عينيه قبل أن يرتسم على وجهه، وإذا كان غضبانا تطاير 
ال�شرر منه�ما، وإذا كان خائفا زاغ بصره، وإذا كان خجولا قرىء الخجل في عينيه، بل 
وحت�ى المح�ب الذي ينطوي على كبد حرى فيكتم هواه لا يخفى أمره بل تتكلم عيناه، 

كما قال الشاعر: 
كلم ب���ا  أح���ااي���ث  ويبيانول��ل��ع��ي��ون  ش��إح  الهوى  في  لها  وك��م 

وكم تناجى المحبون، وتفاهم الشعراء بلغة النظر وحديث العيون إذا ما تعذرت 
عليهم لغة الكلام كما قال أحدهم: 

وخاطبت ال��ك��ام  لغة  عيناكويعطلت  ال��ه��وى  ل��غ��ة  ف��ي  عيني 



97حقيصقب إي   

إذاً فالعين هي المرآة الصافية التي تنعكس فيها كل الخلجات الحيوية، والمؤثرات 
النفس�ية، أما إذا انطف�أت جذوة الحياة تعتمت قرنية الع�ين، وانطفأ مصباح نورها كما 

ينطفيء المصباح الكهربائي حينما ينقطع عنه التيار.

وه�ي أيضا تنم عن ش�خصية الإنس�ان من عزيمة أو ضع�ف أو تردد أو همة أو 
أي صف�ة جبل عليها أو اعتاده�ا، كما تضفي على على الوجه نوعا من الرقة والجمال لا 

يهله الكثير من الناس.

وهي عن�وان الصحة والمرض، ودلي�ل انحراف المزاج واس�تقامته، بل المقياس 
الدقيق لدى الأطباء للتشخيص ومعرفة الصحة والداء.

وأخ�يرا فإن�ا دون س�ائر الأعضاء ج�زء من المخ تكون�ت منه ث�م تطورت الى 
وضعه�ا المرئ�ي. وإن العصب البصري خاصة ممتد من خلايا نف�س المخ فلا غرابة إذا 
م�ا أصبحت تع�رب عن كل ما ي�ري فيه من انطباع�ات وإحساس�ات، فهي مترجمة 
ل�ه حاكية ع�ما فيه، إذاَ فالم�خ مبعث العواطف والإحساس�ات، والعين لس�انه الناطق 

وترجمانه الصادق.

وجماع القول أن من وصل الى معرفة ما أودع الله تعالى في هذا العضو من القدرة 
والإعجاز الباهر، يعرف عند ذاك مدى قول الإمام  واهتمامه به، وأنه يب بذل 
العناية فيه ووقايته وصيانته من الطوارىء، وحفظه مما يزري به من النظر إلى ما لا يحل 
النظر إليه، لأنه من النعم الجليلة، وليس في مقابل النعم أن نستخدمها في معصية الله. 
لذلك قال علي أمير المؤمنين  : »ليس في الحواس الظاهرة شيء أشرف من العين، 

فلا تعطوها سؤلها فتشغلكم عن ذكر الله«. 

ام�ا من الناحي�ة الأدبية فحدث ولا ح�رج فلقد اهتم الش�عراء كثيراً في وصف 
العيون وابدعوا في ذلك لما لها من سحر، فكم صادت من عاشق وكم القت بفارس في 
حبال الهوى وللعيون أس�ماء وصفات عديدة منها )الحوراء( وهي الأجمل بينها ومنها 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 98

جاءت تس�مية الحور بذلك لاتس�اع عيونن و)البرجاء( وهي الواس�عة و)الكحلاء( 
التي كأنا مكحولة و)الدعجاء( كثيرة السواد وغير ذلك كثير. 

وقد قال الأصمعي وهو من أشهر علماء النحو واللغة: »ما وصف أحد العيون 
بمثل ما وصف به عدي بن الرقاع حيث يقول: 

عسا ق��د  راس��ي  وان  الحياء  القاسمِل��ولا  أم  ل��زرت  البشيب  فيه 
أع�ارها ال��نساء  ب�ي�ن  جاسمف��كأن�ها  ج���آذر  م��ن  اح���ور  عينيه 
فإنقت ال�نعاس  أق ده  ب�نائموس�نان  ول�يع  س�نة  ع�ي�نه  ف��ي 
وهذا جرير الشاعر الذي يقول: 
ح�ور ط�إف�ها  في  ال�تي  الع�يون  ق��تاناإن  يح�يي�ن  لم  ثم  ق�ت�ل�ن�نا 
به ح��إاك  لا  حتى  اللب  ذا  أرك��ان��اي إعن  ال��ل��ه  خلق  أض��ع��ف  وه��ن 

وقال علي بن الجهم القرشي:
والجسإِ الإصافة  بين  البها  جلبن الهوى من حيث أاري ولا أاريعيون 
أك�ن ولم  ال�قديم  ال�شوق  لي  سل�وت ول�ك�ن زان ج�ب�إاً على ج�بإِأع�دن 

وقال امرؤ القيس وهو جندح بن حجر الكندي: 
بها ن��ظ��إت  أن��ه��ا  ل��و  مقلة  وابتهلْل��ه��ا  لله  ص��ام  ق��د  راه��ب  إل��ى 
بحبها معنى  م��م��ت��ون��اً  ي لْلأص��ب��ح  ول��م  يوماً  لله  ي م  لم  ك��أن 

وقال عمر بن أبي ربيعة المخزومي: 
أوم�ض�ت بال�ث�نية  ال�ت�ق�ي�نا  ا  �مِولبَّ البت�نبِّ الكاش�ح  عي�ن  م�دافة 
أهلها خيمة  العين  بطإف  ي��ت�كلَ�ّمِأش��ارت  ول�م  م�ح�زون  إش��ارز 
مإحباً قال  قد  الطإف  أن  ال�بتيمِفأيقنت  بالحب�ي�ب  وسه�اً  وأه�اً 

ويقول أبو فراس الحمداني: 
ك�أنَّبا الع��يون  بألحاظ  خناجإاوبيض  واستللن  سي�وفاً  ه��ززن 
اللوى ببنعإج  يوماً  لي  غ�����ااراي دين  بالت بإ  ق��ل  ف�����غ��اارن 
أه�ل�ة وان�ت�ق�بن  ب�دوراً  ج�آذراسم�إن  والتمتن  غ وناً  ومسن 



99حقيصقب إي   

ق�ال الثعالب�ي في »يتيم�ة الده�ر« إن البيت الأخير للزاهي والش�اعر يش�بههن 
عندم�ا اعترض�ن طريق�ه بالبدور. إذا اس�فرن بمعنى كش�فن وجوهه�ن وبالأهلة إن 
جعلن النقاب على وجوههن والغصون إذا تمايلن. ويشبههن بالجآذر ومفردها جؤذر 

وهو ولد البقرة الوحشية إذا التفتن كناية عن سعة وجمال أعينهن.

وجاء في قصيدة اليتيمة هذه الأبيات: 
نَ��ظَ��إَت إذِصي وَس��ن��ىي يَ �مُوَكَ��أَنَّ��ه��سي خُ�مِ�قي قَ�بّسي رُ�منَ�فٌي أَوي
وَيِ��ه��سييُ����مصوىيصلأعَ���نُ���تُيصق��إُر��مُيِ��م��ت��ورِيعَ�����ن��تٍير��سييِ��ه��سيرَر���َ��مٌ

اللهم متعنا بأبصارنا وأسماعنا واجعله الوارث منا انك أنت السميع العليم.

 





حق الرجلين

رحلة حقوقية 

ا�سئله�س ا�����سلي ا��إخ�شي رأي��هي إذصي
صقك�إلُ خن��ته� ي ه�ذصي رنسا��بي إق�ىي

يضسئإه ؟ي ه��ذصي ر�تي ا�وقكي وق��ن��عي
وصق جمُ أن��ك��إتي ر��تي ي�� ��إفُي صق��ُ ��إبي

كان ابن النبي إذا أراد التوجه لأداء فريضة الحج يأبى الذهاب مع قافلة يعرفونه 
ف�كان يترق�ب مرور قافلة م�ن مكان بعيد بحي�ث لا يعرف فيها فيدخ�ل فيهم غريبا، 
فألتح�ق يوما بإح�دى هذه القوافل وطلب الإذن في أن يخدمهم فوافقوا وكان الس�فر 
في تل�ك الأيام على الفرس والجمل ونحوه والمس�افة تمتد إلى اثنت�ي عشر يوما والإمام 
في هذه المدة يبدو كخادم لهذه القافلة لكن أثناء الطريق التقى رجل بهذه القافلة وكان 
يعرف الإمام  فما أن تعرف عليه حتى ذهب إليهم وليس�ألهم من هذا الذي أتيتم 
به لخدمتكم ؟ قالوا ش�اب لا نعرفه من المدينة وهو ش�اب ش�هم جدا قال: لا تعرفونه 
ول�و عرفتموه لما اتخذتموه خادما ولما أصدرتم ل�ه أمرا، قالوا: ومن هو؟ قال: هذا علي 
ب�ن الحس�ين بن علي بن آبي طال�ب، ابن النبي ، حينئذ أسرع�وا إليه وارتموا تحت 
أقدامه قائلين: مولانا ما هذا الذي قمت به ؟ كان يمكن أن ينالنا عذاب الله بعملنا هذا 
إن حصلت منا جسارة بحقك وأنت العزيز ونحن خدامك فأبى وقال: أنا اعلم أنني 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 102

عندما اذهب في قافلة تعرفني فلن يقبل احد منهم أن اخدم، لهذا أريد الس�فر في قافلة 
لا يعرفني فيها احد حتى أوفق وأنال سعادة خدمة المسلمين و الأصحاب.

أيه�ا الأحبة كما يرتحل إمامن�ا زين العابدين مع الحاج ليخدم�ه، نواصل رحلتنا 
نحن مع رسالة هذا الإمام الحقوقية التي كلها عطاء ومنفعة وفائدة وخدمة، وللتذكير 

ما زلنا في باب حقوق الخالق العظيم: 

حق الرجلين 

�ا حَ�قُّ رِجْلَيْ�كَ فَأَنْ لا تَشِْ بهِ�مَا إلَى مَا   )وَأَمَّ
عَلْهُ�مَا مَطيَِّتَ�كَ فِي الطَّإِيقِ  لا يَحِ�لُّ لَ�كَ وَلا تَْ
اَ حَامِلَتُكَ وَسَالكَِةٌ  ةِ بأَهْلهَِا فيِهَا فَإنهَّ الْمُسْ�تَدِمَّ
زَ إلا  �بْقُ لَكَ، وَلا قُوَّ ينِ وَالسَّ بكَ مَسْ�لَكَ الدِّ

بالله(.

قدم به  يسعى  ذا  شد ان:  والناس  الأمل  به  يسعى  وذا  الق�نوط،  من 
ساخإز والأجداث  البوت،  إلى  هذا  خول  له  والدنيا  البجد،  إل��ى  وذا 
فاعله ال��ن��اس  يجل  فعل  ك��ل  م��ا  خول  رأي�هم  في  ال��ورى  فإن  مجدا 

ج�اءت لفظ�ة الأرجل في الق�رآن الكري�م في 16 آية، في مضام�ين مختلفة أهمها 
الأم�ر باس�تخدام هذه الجارح�ة والنعمة في الطاعة والنأي بها ع�ن المعصية، ذلك 
لأن الرجلين وسيلتنا للمشي والتنقل فبها نسعى إلى القنوط والى التمرد والمعصية، 
أو نس�عى بها إلى الأمل والعبادة والخير والمس�جد، كما قال ش�اعرنا الكبير »قاسم 
الش�ابي« في ابياته الآنفة الذكر. ولأن هذه الأرجل س�وف تش�هد علينا في يوم من 
الأيام.فلننظ�ر إلى هذه النعمة الإلهي�ة العظيمة ولنقف على بعض اسرار هذا الجزء 
من جس�منا، في اطلالة سريعة نحاول فيها معرف�ة عظمة الخالق من خلال تركيبة 
رجل الإنسان والذي يمثل »الطرف السفلي من جسم الإنسان« ووظيفة كل جزء 



103حقيصقإجلنت   

حسب الإمكان: 

تركيبة رجل الإنسان : 

يتص�ل الطرفان الس�فليان بالهي�كل المحوري بواس�طة الحزام الح�وضي ال�ذي 
يتركب من عظام الحوض وهي العجز والعصعص في الخلف وعظم الورك في الجانب 
والأمام، ويوجد بالسطح الخ�ارجي على جانبي عظم الورك تجويفان يعرف كل منهما 
بالتجويف الحقي ويس�تقر فيه رأس عظم الفخذ. ويتركب ال�طرف السف�لي من عظم 

الورك الذي يتص�ل به عظم الفخذ ثم الساق ثم رسغ القدم ثم القدم.

عظ�م ال�ورك أو عظ�م الح�وض يس�مى أيض�اً العظ�م غ�ير المس�مى أو العظم 
ى ه�و عظ�م كبير عريض مس�طح غ�ير منتظم الش�كل، يتكون م�ن اجتماع  اللامُسَ�مَّ
ثلاث�ة عظام: )عظ�م علوي يس�مّى الحَ�رْقَ�فَ�ة، وعظ�م امامي يس�مّى العانة، وعظم 
س�فلي ويسمّى الإسك(، حيث تكون هذه العظام واضحة عند الأطفال، ولكنها عند 
البل�وغ، تندمج في تجويف صغير مقعّر في الحوض يس�مى »الحُق«، حيث يلتقي رأس 
عظ�م الفخذ مع عظم الورك من خلال هذا التجوي�ف، الذي يتألف من اندماج هذه 

العظام الثلاثة.

وبناء على ذلك، يش�كل عظم »الورك« الجدار الأمامي والجانبي للحوض عند 
الإنس�ان، بينما يش�كل عظما »العجز والعصعص« الجدار العظم�ي الخلفي للحوض، 
وفي الأمام يتصل العظمان الوركيان بواسطة مفصل غروفي يسمى: الارتفاق العاني.

� عظم الفخذ هو عظم طويل قوي رأس�ه مس�تدير يس�تقر في التجويف الحقي 
وبطرف�ه الأس�فل نت�وءان كب�يران يتص�لان بعظم الس�اق الذي يطل�ق عليه 

)الظنبوب( اتصالا مفصليا، يكونان معا المفصل الركبي أو مفصل الركبة.

� الساق يتركب من عظمتين هما الظنبوب وهي كبراهما والشظية وهي الصغيرة 
منه�ما، ويوجد أمام المفصل الركبي )الذي يتألف من اتصال الظنبوب وعظم 
الفخ�ذ( عظم صغير مس�تدير يس�مى )الرضفة(. وظيفته حماي�ة هذا المفصل 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 104

ومنع انثناء الس�اق للأمام. ويتكون من س�بعة عظام إحداه�ا كبيرة ممتدة إلى 
الخلف وتكون عقب القدم.

� الأمش�اط والسلاميات يتكون من الأمش�اط والسلاميات. والأمشاط خمسة 
رفيع�ة طويل�ة )راحة الق�دم(، وتتصل بكل مش�ط أصبع مكون�ة من ثلاث 
س�لاميات ماعدا الإبهام فهو مكون من س�لاميتين. وإبه�ام القدم لا يتحرك 

بسهولة كإبهام اليد.

اما تفاصيل ذلك : 

� العَجُ�ز )os sacrum( عظ�م كب�ير مثل�ث الش�كل يق�ع في قاع�دة العمود 
الفقري في الجزء الخلفي العلوي من الحوض ويأتي بشكل يشبه الإسفين بين العظمين 

الوركيين ويرتبط في الأسفل مع العصعص وفي الأعلى مع الفقرة القطنية الخامسة.

� الع ع�ص )coccyx( عظم ناتج عن اندماج الفقرات الس�فلية الأربع من 
العم�ود الفقري يلي العجز، ويق�وم العصعص بعدة وظائف، فهو يربط عددًا مهمًا من 
العضلات والأربطة والأوتار، مما يعل الأطباء يدققون كثيًرا في حال قرّروا استئصاله، 
كما أنه بنية داعمة لحمل وزن جس�م الإنس�ان عند الجل�وس، وبالأخص عند ميله إلى 
الخل�ف إذ يتلق�ى العصعص الجزء الأهم م�ن الوزن، كما يدع�م العصعص من جهته 
الداخلي�ة اتصال ع�دد من العضلات المهمة للعديد من الوظائف في أس�فل الحوض، 
إذ يؤدي دورا مهما في إخراج البراز، فضلا عن دعمه لتثبيت الشرج في مكانه، ويدعم 

كذلك من جهته الخلفية أيضا العضلة الكبرى التي تمد الفخذ إلى الأمام عند المشي.

عظم المدذ )Femur( والجمع ): femora( يُصنفّ كأحد العظام الطويلة، 
و ه�و أط�ول عظ�ام الهيكل العظمي عند الإنس�ان، ويك�وّن أكثر م�ن 25% من طول 
الإنسان، وهو أيضاً أقوى عظام الجسم وأصلبها في البشر. ويتكون من ثلاثة أجزاء: 

1- ناية علوية.

2- جدل )جسم أو جذع(.



105حقيصقإجلنت   

3- ناية سفلية.

تشتمل النهاية العلوية على: 

1- الرأس.

2- العنق.

3- الَمدْوَرُ )المدور الكبير والمدور الصغير(.

 )Acetabulum( والرأس م�ن النهاية العلوية لعظم الفخذ يتصل م�ع الحُق
ليش�كل مفصل الورك.. وفي مركز الرأس نقرة صغيرة يتصل بها رباط )يس�مى رباط 
الرأس( يمر منه شريان يروي رأس الفخذ، واما«الجدل«فهو مدور وناعم على السطح 
الأمامي، وله حافة في الثلث الأوس�ط على الس�طح الخلفي تسمى الخط الخشن لعظم 
الفخ�ذ، يصل بها عضلات وجدران عضلية، يتفرع الخط الخش�ن لعظم الفخذ علوياً 
إلى طرف�ين، فتص�ل الطرف الإن�سي )الداخلي( إلى المدور الصغ�ير، بينما تصل الطرف 

الوحشي )الخارجي( إلى المدور الكبير. 

يرتب�ط الرأس م�ع الجدل م�ن خلال«العنق«الذي يتجه إلى الأس�فل والخلف، 
ويصن�ع زاوي�ة 125° م�ع الجدل )تكون الزاوي�ة أقل في الإناث(، وتك�ون كبيرة عند 
ال�ولادة وتصغ�ر م�ع تقدم العمر، وكس�ور العنق منتشرة عند كبار الس�ن من النس�اء 
خاص�ة، نظراً لتحلل العظام، وي�ؤدي الكسر إلى تنخر لا وعائي، نظراً لانقطاع أوعية 
رب�اط الرأس. والم�دوران الكب�ير والصغير)وكلاهما جزء م�ن النهاي�ة العلوية لعظم 
الفخ�ذ(، هم�ا نتوئان يوصلان العن�ق بالجدل، ويرب�ط المدورين من الأم�ام الخط بين 
المدورين، والعرف بين المدورين من الخلف، وهناك بروز مدور، حوال ثلث المس�افة 
ب�ين المدورين، يس�مى الحديبة المربع�ة، تنغرز فيه�ا العضلة المربعة وتنفصل الش�فتان 
س�فلياً لتصب�ح الحافتان ف�وق القم�ة، وتحيط هاتين الحافت�ين بمنطق�ة منخفضة مثلثة 
الشكل تسمى السطح المأبضي. النهاية السفلية للفخذ عريضة، وتوجد بها لقمة إنسية 
)داخلية( ولقمة وحش�ية )خارجية(، تتمفصل الس�طوح المحدب�ة المفصلية مع هضبة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 106

الظنبوب لتكوين مفصل الركبة، وتنفصل اللقمتان من الخلف بواس�طة حفرة عميقة 
تس�مى الثلمة بين اللقمت�ين، وتتقابل س�طوحها المفصلية أمامياً لتكوين س�طح ناعم 

يتمفصل مع الرضفة.

الوظيفة: 

عظ�م الفخ�ذ يعد بمثابة نقط�ة المرتكز لجمي�ع العضلات التي تب�ذل قوى على 
 Biarticular( مفص�لّي ال�ورك والركب�ة، كما أن بع�ض العضلات الثنائي�ة المفص�ل
muscle( أي العض�لات الت�ي تتص�ل بمفصل�ين، مث�ل عضل�ة الس�اق و العضل�ة 
الأخمصية تنش�أ أيضا من عظم الفخذ، ويوجد حوال اثنان وعشرون عضلة إما تنش�أ 

من أو ترتكز على عظم الفخذ.

عند النظر في مقطع عرضي للفخذ، نرى أن الفخذ ينقسم إلى ثلاثة أحياز لفافية 
منفصل�ة، )أمامي، داخلي، خلفي(، يحتوي كل حيز منها على عضلات يفصل بين كل 
منها نسيج ضام )لفافة(، ولكل منها إمداداته الخاصة من الدم و العصب الخاص به.

- الس�اق )crus(، وجمعه�ا سِ�يقان وسُ�وق هو جزء من الجس�م ب�ين الكاحل 
 )Tibia( والركب�ة، يتك�ون الس�اق من عظمين هما: ق بة الس�اق أو عظم الظنب�وب
)الجم�ع: ظنابيب(، وهي أحد العظام الطويلة في البشر في الجانب الإنسي أي الداخلي 
للس�اق، والعظ�م الث�اني هو الش�ظية )fibula(، الموج�ود على الجان�ب أي الخارجي 

للساق )الوحشي(. 

- الإُصُغ )arsus( أو رسغ القدم أو عظام العإقوب هي مجموعة عظام صغيرز 
في مفصل القدم هي 

1- عظم العقبي أو )العقب(

2- عظم الكاحل



107حقيصقإجلنت   

3- العظم النردي

4- العظم الزورقي

5- الإسفيني الإنسي )الداخلي(

6- الإسفيني الأوسط

7- الإسفيني الوحشي )الخارجي(

� تتمفصل النهاية الأمامية لعظم الكاحل مع العظم الزورقي.

� تتمفصل النهاية الأمامية لعظم العقب مع العظم النردي.

� تتموض�ع العظام الإس�فينية الثلاثة بين العظم الزورقي م�ن الخلف والعظام 
المشطية الثلاثة الأولى من الأمام.

� يق�ع العظ�م النردي وح�شي العظم الزورق�ي والعظم الإس�فيني الوحشي، 
ويتمفصل في الأمام مباشرة مع المشطين الرابع والخامس.

صقق�مل هي العضو الواقع في ناية الس�اق، والتي يقف عليها الإنس�ان، وبعض 
الحي�وان. تحوي الق�دم عند معظم الثدييات والطيور وبع�ض الزواحف على المخالب 
بالإضاف�ة إلى الأظاف�ر، أما الإنس�ان فإن لديه أظاف�ر فقط. عند الحي�وان الذي يمشي 
على أربع، تكون الأطراف الأمامية والخلفية متش�ابهة. و أما عند الإنس�ان، والطيور، 
وحيوانات مثل الكنغر الذي يمشي على طرفيه الخلفيين، فإن القدم تكون أثقل وأقوى 
مما يقابلها على الطرف الأمامي، أي اليد. ستتركز هذه المقالة عن قدم الإنسان، والتي 
هي أدنى جزء من الهيكل العظمي عند الإنسان، تقع أسفل الساق، لذلك تكوّن القدم 
القاع�دة التي يس�تقيم عليها الجس�م ومن أهم أج�زاءه القدم والكاحل عند الإنس�ان 
يمث�لان بني�ة ميكانيكية قوي�ة ومعقدة، حيث تحت�وي القدم على س�تة وعشرين عظمًا، 
وثلاثة وثلاثين مفصلا )عشرون منهم يكونون مفاصل نشطة(، وأكثر من مائة عضلة 

ووتر ورباط.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 108

يمكن تقسيم القدم تشريحياً إلى ثلاث مناطق: 

)hindfoot( 1- مؤخر القدم

)midfoot( 2- أوسط القدم

)forefoot( 3- مقدم القدم

� يتكون مؤخإ القدم من عظمي الكاحل والعقب. وترتبط النهايتان السفليتان 
لعظم�ي الس�اق )وهما الش�ظية والظنب�وب( مع أعلى عظ�م الكاحل لتش�كيل منطقة 
الكاح�ل. وتتصلان بها من خلال المفص�ل »تحت الكاحل«،أما عظم العقب فهو أكبر 

عظام القدم حجمًا، يكون مستنداً على طبقة من الدهون.

� يتكون أوس�ط القدم من خمس�ة عظام غير منتظمة الش�كل، وه�ي: النردي، 
الزورق�ي، وثلاث عظام إس�فينية، تش�كل ه�ذه العظام الخمس�ة أقواس الق�دم التي 
تعمل على امتصاص الصدمات. يتصل أوسط القدم مع مؤخر ومقدم القدم بواسطة 

)plantar fascia(.العضلات واللفافة الأخمصية

� يتكون مقدم القدم من تسعة عشر عظمًا موزعة كالتال: 

14 عظم تش�كل الأصابع الخمس�ة للقدم، بشكل مش�ابه لأصابع اليد، تسمى 
عظ�ام أصاب�ع القدم بالس�لاميات، يحت�وي كل إصبع م�ن أصابع الرج�ل على ثلاث 
س�لاميات عدا الإصبع الكبير، فهو يحوي على س�لاميتين فقط. وخمس�ة عظام تشكل 

مشط القدم. 

الق�دم  س�اميات  ب�ن  المماص�ل  ب��  الس�لاميات  ب�ين  المفاص�ل  تس�مى 
)interphalangeal joint of the foot(، وتس�مى المفاص�ل ب�ين مش�ط القدم 
والس�لاميات ب� المماصل المش�طية الس�امية )metatarsophalangeal( وتعرف 

اختصاراً بالأحرف )MTP( )أم تي بي(.

كلٌ م�ن أوس�ط القدم ومقدم القدم يش�كل ظه�إ الق�دم )dorsum( )الوجه 



109حقيصقإجلنت   

المتجه�ة للأعلى عند الوقوف( وس�طحيصققمل )planum( )الوجه المتجهة للأس�فل 
عند الوقوف(.

عَ�إْشُيصققَ�مَلي)instep( ه�و الج�زء المقوس من القس�م العلوي للق�دم ما بين 
الأصابع والكاحل.

الهيكل العظمي للقدم

تتكون قدم الإنسان من 26 عظمًا. هذه العظام هي: 

1- عظام رسغ القدم مكونة من سبعة عظام أو )عظام العرقوب(.

2- مشط القدم مكون من خمسة عظام.

3- سلاميات القدم الأربع عشرة أو )عظام أصابع القدم(.

أما عظام الرصغ والتي تشكل عقب القدم، والجزء الخلفي من ظهرها، فهي: 

1- عظم الكاحل )أو القعب(

2- عظم العقب

3- العظم الزورقي

4- العظم النردي )أو المكعبي(

5- العظام الإسفينية الثلاثة )أو العظام الوتدية الثلاثة(.

�ل عظام المش�ط العظ�ام الوتدي�ة والمكعبي بالس�لاميات، فتش�كل الجزء  توصِّ
الأمامي من مش�ط القدم. وللإصبع الكبير سُ�لاميتان، ولكل م�ن الأصابع الأخرى 

ثلاث.

أقواس القدم

تش�كل عظام القدم ثلاثة أقواس، يمتد اثن�ان منها بطول باطن القدم، والثالث 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 110

بع�رض باطن الق�دم. وهي تعطي الق�دم طبيعتها المرنة في الس�ير أو القف�ز. فالقوس 
ة »باطن القدم«. وهو يسمى القوس الأوسط  الرئيسي يمتد من عظم العقب إلى الرَّّ
الطويل أو القوس الأخمصي. ويلامس هذا القوس الأرض عند العقب وتكوير القدم 
فقط، وبذلك يعمل كممتص للصدمة، حمايةً للساق والعمود الفقري. وتكسو أطراف 
وف مرن. يعل القوس قادرًا على امتصاص  عظام هذا القوس طبقة سميكة من غرُْ
الصدمات. ويمتد القوس الجانبي على طول القدم، ويقع قوس المش�ط وس�ط تكوير 
الق�دم. وق�د تحدث الحالة المس�ماة الق�دم المس�طحة )flat foot(، وهي حالة ش�ائعة 
تصيب الاقدام وفيها يكون الجزء الداخلي للقدم مس�طحاً وملامس�اً للأرض بعكس 
الق�دم الطبيعي�ة التي يك�ون الجزء الداخلي من مش�ط القدم فيها مرتفع�اً عن الأرض 

حوال 1 إلى 2 سنتيميتر.

الأربطة والعضلات

وهي تسند أقواس القدم. ورباط أخمص القدم الطويل المسمى اللفافة الأخمصية 
ق�وي ج�دًا. فه�و يثبت عظ�ام الق�دم في مكان�ا، ويحم�ي الأعص�اب، والعضلات، 
والأوعي�ة الدموية في تجوي�ف القدم. وللقدم عضلات كثيرة مث�ل اليد، غير أن بنيتها 

تتيح لها مرونة، وطلاقة للحركة أقل مما يتاح لليد.

يغط�ي أخم�ص أو أس�فل القدم جلد غليظ س�ميك. ويقع لبد ثخين من نس�يج 
دهن�ي بين الجل�د، والعظام، والرب�اط الأخمصي. وتعمل هذه الطبقة الدهنية كوس�ادة 

هوائية لوقاية أجزاء القدم الداخلية من الضغط على القدم ومن الصرير.

من الممكن أن تحدث أسقام القدم، مثل القرون، نتيجة لبس أحذية غير مناسبة.

القدم وأمراضها

تحوي أصابع القدمين أربعة عشر عظمًا من أصل ستة وعشرين عظمًا في القدمين. 
وتس�اعد أصاب�ع القدمين وخصوصاً إبه�ام القدم ع�لى التحرك والت�وازن. قد تؤدي 
الألعاب الرياضية والركض والصدمات التي تصيب القدم إلى أذية أصابع القدم، كما 



111حقيصقإجلنت   

أن ارتداء الأحذية الواس�عة أو الضيقة جداً يمكن أن يس�بب مش�اكل أصابع القدمين 
لأن هناك أمراضاً محددة مثل التهاب المفاصل الحاد قد تسبب مشاكل الأصابع والألم، 

كما يسبب النقرس الألم غالباً في إبهام القدم. ومن مشاكل أصابع القدمين المنتشرة: 

� مسامير القدم وتورم إبهام القدم

� انغراس أظافر الأصابع في اللحم

� التواء وخلع مفاصل الأصابع

� كسور عظام الأصابع

تتنوع علاجات إصابات أصابع القدم واضطراباتها؛ وقد تتضمن: إدخال بطانة 
في الح�ذاء أو ارتداء أحذية خاصة، أو وضع حش�وات للحذاء، أو التثبيت بأربطة، أو 
تن�اول الأدوي�ة أو تطبي�ق الأدوية ع�لى القدم مب�اشرة، أو على راحة الق�دم، أو إجراء 

عملية جراحية في الحالات الشديدة.

وم�ن يتأمل في تركي�ب الرجل وفائدتها الك�برى، تتجلى حكم�ة الخالق القدير 
  س�بحانه وتع�الى الذي أتق�ن كل شيء خلق�ه، ويظهر له سر اس�تعراض الإمام
للرج�ل بالذكر، وأن له�ا حقا كغيرها من الأعضاء تس�توجب أن توضع في محلها وأن 
لا تستخدم في غير ما جعلت من أجله، لأنا ستكون مسؤولة يوم القيامة، قال تعالى: 

مُناَ أَيْدِيهمِْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بمَِا كَانُوا يَكْسِبُونَ{ }الْيَوْمَ نَخْتمُِ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّ
يس: 65. 

وك�ذا قوله تع�الى: }يَوْمَ تَشْ�هَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِ�نتَُهُمْ وَأَيْدِيهِ�مْ وَأَرْجُلُهُم بِ�مَا كَانُوا 
يَعْمَلُونَ{ النور: 24.

إن المؤمنين يعرفون أن هذه الأرجل ستش�هد عليهم إذا انحرفوا فلذا يحبون أن 
تش�هد عليهم بالخيرات والبركات وقد ورد عن الإمام الصادق  قوله: )وفرض 
على الرجلين أن لا يمشي بهما إلى شئ من معاصي الله وفرض عليهما المشي إلى ما يرضى 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 112

الله عز وجل فقال : ولا تمشي في الأرض مرحا انك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال 
طولا. وقال: }وَاقْصِدْ فِي مَشْ�يِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِ�كَ إنَِّ أَنكَرَ الْأصَْوَاتِ لَصَوْتُ 

الْحَمِيِر{ )لقمان: 19(.

فطوب�ى لعب�د عرف مواق�ع أقدامه أي�ن تقع فاختار له�ا الطاع�ة وابتعد بها عن 
المعصية، وتذكر هذه النعمة العظيمة ممن حرم منها ممن أصابه الشلل وتعطلت رجلاه 

عن المسير أو ممن فقد جوارحه هذه.

يقول إمامنا الصادق  في حديث الزكاة : »وزكاة الرجل السعي في حقوق 
الله تع�الى من زي�ارة الصالحين ومجالس الذكر وإصلاح الن�اس وصلة الرحم والجهاد 

وما فيه صلاح قلبك وسلامة دينك.

ما أجمله من حديث على قصره فقد بين به زكاة الرجل: 

- السعي في زيارة الإخوان سوءا عيادة المرضى اوإتيان مجالس الذكر.

- السعي في إصلاح الناس وصلة الرحم .

- السعي في الجهاد في سبيل الله »الجهاد بأنواعه«.

- الس�عي بها الى العبادة كالذهاب الى المساجد لأن فيها راحة القلوب، وتشييع 
الجنائز لأن فيه صلة الإخوان. 



حق اليد 

رحلة حقوقية

كان الإم�ام زي�ن العابدي�ن يتعل�ق بأس�تار الكعب�ة لي�لا ويقول : »إله�ي نامت 
العي�ون، وعل�ت النجوم، وأن�ت الملك الحي القي�وم، غلقت المل�وك أبوابها، وأقامت 

عليها حراسها، وبابك مفتوح للسائلين، إلى أن ينشد قائلًا: 

صقظُلم ف ي ي صقبضطإِّ اع��سي خجنبي رتي خسي
صقسقمِ ر��عي وصقبلوىي صق��ض��إّي كسشفي خ��سي

ا�سط�بةً صق�ب�نتي ح��ولي وف�مكي ن��سلي ا�مي
ي���نمِ ق�مي ا��نّ�ولي خ�سي وح��مكي وأن�تي

يه أر�����إتي ا�مي اع�����سءًي ربّي أاع��وكي
وصقحإلِ صقبنتي يحقّي يكسئ� ي ف�سرحمي

سإف ذوي خ��إج��وهي لاي ع��م��وكي ك��سني إني
يسق��ن مِ صق سص�نتي علىي خ�جواي فبتي

وصلنا في رحلتنا الحقوقية السجادية العلوية إلى الحق السابع من حقوق الخالق 
وهو حق اليد.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 114

حق اليد 

�ا حَقُّ يَدِكَ فَأَنْ لا يَبْسُ�طَهَا إلَى مَا لا يَحلُِّ  )وَأَمَّ
لَ�كَ فَتَنَ�الَ بمَا يَبْسُ�طُهَا إلَيْ�هِ مِ�نَ اللهِ الْعُقُوبَةَ 
فِي الآجِ�لِ، وَمِ�نَ النَّ�اسِ بلسَِ�انِ الائبَِ�ةِ فِي 
ضَ اللهُ عَلَيْهَا  َّا افْ�تَرَ الْعَ�اجِ�لِ، وَلا يَقْبضَهَا مِ
ا  َّ�ا يَحلُِّ لََ هَ�ا بقَبْضِهَا عَنْ كَثيٍِر مِ وَلَكِ�نْ يُوقّإَِ
َّا لَيعَ عَلَيْهَا، فَإذَا هِيَ قَدْ  وبَسْ�طهَِا إلَى كَثيٍِر مِ
ا حُسْ�نُ  فَتْ فِي الْعَاجِلِ وَجَبَ لََ عُقِلَتْ وَشُرِّ

الثَّوَاب فِي الآجِلِ(

نمعهبا ع�م  غ�ياث  ي�ديه  ع�دمك�ل�تا  يع�إوهبا  ولا  يس�توك�مان 
ب��وااره يدشى  لا  الدليقة  والشيمسهل  الدلق  حسن  اثنان  يزينه 
اف�ت�دحوا إذا  أق�وام  اث�قال  نعمحبال  عنده  يحلو  ال�شبائل  ح�لو 

تك�ررت كلم�ة اليد في الق�رآن الكريم ثلاثة وس�تين مرة بصيغ ومع�ان مختلفة، 
وج�اء في المنج�د في اللغ�ة والأع�لام، اليد بمعنى الك�ف أو من أط�راف الأصابع إلى 
الكف، مثناها يدان والجمع أيدي وأيادي، وأكثر استعمال الأيادي بمعنى النعم، يقال 
ل�ه ي�د بيض�اء في هذا الأم�ر أي حاذق في�ه، يقال ذهبت أيادي س�بأ أو أيدي س�بأ أي 
تفرق�وا، يق�ال ما ل�ك عليه يد أي ولاية وس�لطان، ولا يدين لك به�ذا أي لا قوة ولا 
طاق�ة، وم�ن أمثالهم »يد الله مع الجماعة« أي حفظه ووقايته، واليد لفلان على فلان أي 
القهر والغلبة، ويقال هذا في يدي أي في ملكي، وتأتي بمعنى الندم والذل يقال »سقط 
في يده«، وتأتي بمعنى الحجر ومنع الظلم يقال ضرب القاضي على يده«، وتأتي بمعنى 
المحس�ن والطري�ق والجناح إلى غيرها من المع�اني... وجاء في فرائ�د الأدب: »يد الحر 
مي�زان«، »وبي�دي لا بيد عمرو« وه�م عليه يد واحدة، أي مجتمع�ون، ومهما يكن من 
أمر إنما أتينا بهذه التعريفات لنقف على مختلف معانيها لتقربنا إلى الهدف المنش�ود وهو 



115حقيصقنمي   

معرفة حق هذه الجارحة تجاه خالقها وتجاه الناس.

وقب�ل الذه�اب الى معرفة حق اليد لنلق�ي نظرة على مكونات الي�د من الناحية 
الطبية لنرى عظمة الخالق الذي اتقن كل شيء خلقه.

تتركب اليد من العضد فالس�اعد ثم الرس�غ ثم الأمش�اط وتسمى راح�ة اليد. 
والأصاب�ع. وتفصيله كما يلي: 

1-يعظ�ميصقَ ضُ�م )Humerus( م�ن العظ�ام الطويلة وهو ج�زء من الهيكل 
العظم�ي البشري، ويوجد في ال�ذراع حيث يصل الكتف مع المرفق، ويرتبط مع عظم 
الكتف علويا و مع عظمي الزند و الكعبرة س�فلياً، وينقس�م تشريحيا إلى ثلاثة أقسام: 
)صقطإفيصق ل�وي(يوختكون من رأس عظمة العضد، وعن�ق العضد التشريحي، وعنق 
العض�د الجراحي، وحديب�ة عظمة العضد الكب�يرة، وحديبة عظم�ة العضد الصغيرة 
وثلم بين حديبتي العضد.. و)صلجس�م( ومنه يتألف الجزء المس�تقيم من عظم العضد.. 
و)صقطإفيصقسملي( الذي يتكون من: اللقيمة الخارجية، اللقيمة الداخلية، بكرة عظمة 
العض�د، رؤي�س عظمة العضد. بالإضافة إلى ثلاث حُفر من أجل حركة بس�ط و ثني 

الذراع: الحفرة الكعبرية، الحفرة الإكليلانية، والحفرة الزجية.

2ي-يصقس�سعم: يترك�ب من عظمت��ين هما: الزن�د والكعبرة، والط�رف العلوي 
للزند س�ميك، ويتصل بالعضد، أما الطرف السفلي فرفيع ويتصل بعظمتين من عظام 
ال�رس��غ، والزند ه�و العظم المواجه للخنصر أما الكعبرة فه�ي عظم أصغر من الزند 
ومواج�ه للإبه�ام، والزند يظ�ل ثابت�ا في موضعه إذا قلب�ت اليد إلى الأس�فل، بعكس 
الكع�برة فه�ي تتحرك بحي�ث تقاطع الزند، وهذا يس�اعد في انط�لاق اليد في الأعمال 

اليدوية التي تؤديها.

3ي-يرس�غيصقن�م: وهو يتركب م�ن ث�مانية عظ�ام موضوعة في صف�ين متوازيين 
يتصل بعضهما مع العظام المجاورة لها بواس�طة أربطة تس�هل لكل منها حركة انزلاقية 
تمك�ن اليد من الانثناء على الس�اعد وحركة الرس�غ مضافة إلى حرك�ة الزند والكعبرة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 116

تعطيان اليد مرونة في حركتها.

سُغ هو عظمة عنقودية توجد لدى الفقاريات رباعية الأطراف  سْ�غ أو الإُّ � الإُّ
تربط ما بين الكعبرة والزند من جهة ومشط اليد من جهة أخرى والرسغ لا يعتبر جزء 

من اليد.

سغ بالتحرك  سغ صغيرة ومكعبة وتصطف بشكل زوجي تسمح للرُّ � عظام الرُّ
والدوران بشكل عمودي وأفقي.هذه العظام تنتظم في صفين وعددها ثمانية وهي: 

في الصف الأول وهو المعصم: 

� العظم القاربي .

� العظم الهلال .

� العظم المثلثي .

� العظم الحمصي. 

في الصف الثاني: 

� العظم المربعي 

� العظم شبه المنحرف 

� العظم الكبير 

� العظم الكلابي 

ويمعها بيت الشعر الآتي: 
حبّصٍ م��ن  مثلثٌ  ال��ه��الِ  الكابيق��إب  أك��ب��إُ  ال��ب��إب��عِ  ش��ب��هُ 

4 - الأمش�اط والس�اميات: تتكون من عظام راحة اليد وتس�مى الأمش�اط، 
وعظام الأصابع وتسمى السلاميات، والأمشاط هي خمسة عظام طويلة رفيعة يتصل 
بكل منها أصبع مكون من ثلاث س�لاميات ماعدا الإبهام فهو مكون من س�لاميتين، 



117حقيصقنمي   

ويتح�رك الإبهام حركة واس�عة لكي يمكنه من مقابل�ة الأصابع الأخرى وهذا يمكن 
الإنس�ان من اس�تعمال أصابعه في القبض )التقاط( الأش�ياء الكبيرة والتقاط الأش�ياء 

الصغيرة.

ولنرجع الى المقطوع�ة الجميلة للإمام زين العابدين لنرى من الكنايات الجميلة 
ع�ن معنى اليد فهي تمث�ل الجود والس�خاء والإنفاق والقرض، والترح�م على الأيتام 

والضيافة وطلب الحلال، كما انا ترمز الى البخل والتقتير.

 :  السخاء: سخاء الإمام الحسين

وف�د أعرابي المدينة فس�أل ع�ن أكرم الناس بها، فدُلّ على الحس�ين  فدخل 
المسجد فوجده مصليا، فوقف بإزائه وأنشأ يقول: 

ورَ��ت رج���سكي ر��تي صلآني خدبي صقحلقهق��مي ي��سي��كي اوني ر��تي ح���إكي
ر� �ت�ب��م وأن��تي ج�وصاي صقمسقهأن��تي ا�سيلي ك��سني ا�مي أي�����وكي
أوصئ�ل�ك�م رتي ك��سني صق�ذيي رنطبقهق�ولاي صقجحنمي علننسي ك��سن��تي

فس�لم الحس�ين وقال : يا قنبر !.. هل بقي من مال الحجاز شيء ؟.. قال : نعم، 
أربع�ة آلاف دين�ار، فق�ال: هاتها !.. قد جاء من هو أحق بها منّ�ا، ثم نزع بُرديه، ولف 

الدنانير فيها وأخرج يده من شق الباب حياءً من الأعرابي وأنشأ : 
ر� �تذر إق�نكي ف�إن ي ش�م�قهخ�ذهسي ذوي عل�ن�كي يأن ي وصع�لمْي
ع س صق��غ��مصزي سنإنسي ف�� ي ك��سني رنمفقهق��وي علنكي س��ب��سن��سي أر��س��تي
غِ�ن�َإٍ ذوي صق�����زر��سني رخ�بي صق�نمقهيقكتي ا�ل�ن�لةي ر�ن ي وصق�ك�فّي

فأخذها الأعرابي وبكى، فقال له: لعلك استقللت ما أعطيناك، قال: لا، ولكن 
كيف يأكل التراب جودك.

وعن س�خاء علي بن الحس�ين  : عن عمرو بن دينار قال حرت زيد بن 
أسامة الوفاة فجعل يبكي، فقال له علي بن الحسين  ما يبكيك ؟ قال: يبكيني أن 
علَي خمسة عشر الف دينار لم اترك لها وفاءً، فقال له علي بن الحسين  لا تبك فهي 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 118

علَي وانت بريء منها فقضاها عنه.

الإنفاق : 

وع�ن ابوعبدالله  قال قال رس�ول الله  الأيدي ثلاثة س�ائلة ومنفقة 
وممسكة، فخير الأيدي منفقة.

جاء عن النبي  انه قال: دينار أنفقته على أهلك ودينار أنفقته في سبيل الله، 
ودي�مار أنفقته في رقبة، ودينار أنفقته على مس�كين، وأعظمها أجرا الدينار الذي أنفقته 

على أهلك.

قرض الحسنة: 

عن الإمام موسى بن جعفر  عن آبائه قال: قال رسول الله  الصدقة 
بعشرة، والقرض بثمانية عشر، وصلة الإخوان بعشرين، وصلة الرحم بأربع وعشرين.

الترحم على الأيتام: 

ع�ن غياث ب�ن ابراهيم ع�ن الصادق  ع�ن آبائه  قال أم�ير المؤمنين 
 : مام�ن مؤم�ن ولا مؤمنة يضع يده ع�لى رأس يتيم ترحما له إلا كتب الله له بكل 

شعرة مرت يده عليها حسنة.

التقتير: 

إن رج�لا س�أل الص�ادق  فقال: يابن رس�ول الله ما حد التدب�ير والتبذير 
والتقتير ؟ فقال: أن التبذير أن تتصدق بجميع مالك، والتدبير أن تنفق بعضه، والتقتير 
أن لا تنفق من مالك ش�يئاً، فقال زدني بيانا يا بن رس�ول الله، فقال فقبض  قبضة 
م�ن الأرض وف�رق أصابعه ثم فتح كفه، فلم يبق في ي�ده شيء، فقال: هذا التبذير، ثم 
قب�ض قبضة أخرى وفرق بن أصابعه فنزل البعض وبقي البعض، فقال: هذا التدبير، 

ثم قبض قبضة أخرى وضم كفه حتى لم ينزل منه شيء فقال هذا التقتير.



119حقيصقنمي   

طلب الحلال: 

، عَنْ سَ�الِمِ بْ�نِ مُكْرَمٍ عَ�نْ أَبِي عَبْدِ  دٍ الْأسََ�دِيِّ حْمَ�نِ بْ�نِ مُحمََّ رُوِيَ عَ�نْ عَبْ�دِ الرَّ
تْ حَ�الُ رَجُلٍ مِنْ أَصْحَ�ابِ النَّبيِِّ ، فَقَالَتْ لَ�هُ امْرَأَتُهُ  �هُ قَالَ: اشْ�تَدَّ اللهَِّ  أَنَّ
  ُّفَلَ�ماَّ رَآهُ النَّبِ�ي ، ِّفَسَ�أَلْتَهُ. فَجَ�اءَ إلَِى النَّبِ�ي  َِّلَ�وْ أَتَيْ�تَ رَسُ�ولَ الله
ي. جُلُ: مَ�ا يَعْنيِ غَيْرِ  قَ�الَ: »مَ�نْ سَ�أَلَناَ أَعْطَيْناَهُ وَ مَنِ اسْ�تَغْنىَ أَغْنَ�اهُ اللهَُّ«. فَقَ�الَ الرَّ

فَرَجَعَ إلَِى امْرَأَتهِِ فَأَعْلَمَهَا. فَقَالَتْ: إنَِّ رَسُولَ اللهَِّ  بَشَرٌ فَأَعْلِمْهُ. فَأَتَاهُ، فَلَماَّ رَآهُ رَسُولُ 
جُلُ ذَلكَِ ثَلَاثاً.  اللهَِّ  قَالَ: »مَنْ سَأَلَناَ أَعْطَيْناَهُ وَ مَنِ اسْتَغْنىَ أَغْناَهُ اللهَُّ«. حَتَّى فَعَلَ الرَّ
جُلُ فَاسْ�تَعَارَ مِعْوَلًا، ثُمَّ أَتَى الْجَبَلَ فَصَعِدَهُ فَقَطَ�عَ حَطَباً ثُمَّ جَاءَ بهِِ فَبَاعَهُ  ثُ�مَّ ذَهَبَ الرَّ
بنِصِْ�فِ مُدٍّ مِ�نْ دَقِيقٍ. فَرَجَعَ بهِِ فَأَكَلَهُ، ثُمَّ ذَهَبَ مِنَ الْغَدِ فَجَ�اءَ بأَِكْثَرَ مِنْ ذَلكَِ فَبَاعَهُ، 
ى بَكْرَيْنِ »الفتى من  ى مِعْوَلًا. ثُمَّ جَمَعَ حَتَّى اشْ�تَرَ فَلَ�مْ يَ�زَلْ يَعْمَلُ وَ يَْمَعُ حَتَّى اشْ�تَرَ
. فَجَاءَ إلَِى النَّبيِِّ  فَأَعْلَمَهُ كَيْفَ جَاءَ يَسْ�أَلُهُ  الإب�ل«وَ غُلَام�اً، ثُمَّ أَثْرَى حَتَّى أَيْ�سَرَ
وَ كَيْ�فَ سَ�مِعَ النَّبيَِّ . فَقَالَ النَّبِ�يُّ : »قُلْتُ لَكَ، مَنْ سَ�أَلَناَ أَعْطَيْناَهُ، وَ مَنِ 

اسْتَغْنىَ أَغْناَهُ اللهَُّ«.

إن الإعتداء على الناس يأخذ أشكالا متنوعة فتارة يكون اعتداءا كلاميا وأخرى 
س�معيا وثالثا بصريا وقد يتخذ أس�لوبا أرقى وأش�د عنفا فتمتد الأي�دي بالرب أو 
تمتد إلى أموال الناس وتعبث بالأمن، إن هذه الأيدي التي تتجاوز حدودها س�تحمل 

أصحابها آثارا سيئة تتبعهم في الدنيا والآخرة.

فمن امتدت يده إلى أموال الغير فهوس�ارق عند الله وعند الناس وهو موس�وم 
ب�الإزدراء والصغ�ار، وهو ضامن لما سرقه إلى جانب قيام الحد عليه. ومن امتدت يده 
إلى أجس�اد الغير تطاولا واعتداءا فس�وف يؤدب ويعزر.لأن الحق هو سيد الموقف في 

المجتمع الإسلامي.

أيضا أولئك الذي�ن يكتبون بأيديهم ارضاء لمصالحهم وخلافا لما تمليه ضمائرهم 
ومصلحة مجتمعاتهم ودينهم، فهم يس�تخدمون هذه الجارحة فيما يغضب الله س�بحانه 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 120

واْ  ذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بأَِيْدِيهمِْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَ�ذَا مِنْ عِندِ اللهِّ ليَِشْتَرُ لَّ قال تعالى : }فَوَيْلٌ لِّ
َّا يَكْسِبُونَ{ )البقرة: 79(. مُْ ممِّ َّا كَتَبَتْ أَيْدِيهمِْ وَوَيْلٌ لهَّ مُ ممِّ بهِِ ثَمَناً قَلِيلًا فَوَيْلٌ لهَّ

ففي الحديث عن رس�ول الله  قال: )إن اعتى الناس على الله عز وجل من 
قتل غير قاتله ومن ضرب من لم يربه(.

وفي الحديث عن ابي عبدالله  قال: )لو أن رجلا ضرب رجلا سوطا لربه 
الله سوطا من نار(.

وفي حديث المناهي عن النبي  قال: )ومن لطم خد امرئ مسلم أو وجهه 
بدد الله عظامه يوم القيامة وحشر مغلولا حتى يدخل جهنم إلا أن يتوب(.

نعم يب اس�تعمال هذه اليد في بس�ط الخير ومدها لمعونة الآخرين ومساعدتهم 
وجاء في الأثر أن اليد العليا خير من اليد السفلى، وجاء في اليد من أمر الصدقة »حتى 
لا تعلم يمينه ما أنفقت ش�ماله، ولا تعلم ش�ماله ما أنفقت يمينه« كناية عن فعل الخير، 
وهذا ما رامه الإمام زين العابدين وقصده »ولا تقبضها مما افترض الله عليها« وهاهو 
 يرفع س�وطه على الناقة ولا يربها بل يق�ول لها ما معناه لولا خوف القصاص 
لربت�ك، فالي�د إذن يب أن تكون في إطارها المحدد لها وهذا ما بينه الإمام الس�جاد 
في رس�الته حيث جعل لها حقا أن لا تبس�ط إلى ما لا يحل لها فان امتدت نالت من الله 
العقوبة ومن الناس اللائمة وان هذه اليد لا يوز أن تقبض وتمتنع عن إعطاء الحق إلى 

أصحابه ولا تقوم بإعانة الناس والمساكين وقضاء حاجة المحتاجين.

 



حق البطن 

رحلة حقوقية

وطأيه صقبطح�سءي ي�� ��إفي صق���ذيي ه��ذصي
وصقح�إلُ ي وصقح�لُّ خ� إف�هي وصق�بنتي

ك�لُّ�هم صقلهي ع��بساي خ��ن�إي صي�تي ه�ذصي
صق لمُ صقطسه�إي صق�نق� ي صق�تق ي ه�ذصي

يضسئإه ؟ي ه�����ذصي ر�تي ا�وقكي وق��ن��عي
وصق جمُ أن��ك��إتي ر��تي ي�� ��إفُي صق��ُ ��إبي

يا معشر الناس: فمن عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أُعرّفه... بنفسي، أنا 
ابن مكّة ومِنى، أنا ابن مروة والصفا، أنا ابن محمد المصطفى، أنا ابن من علا فاستعلى، 
فج�از س�درة المنته�ى، وكان من ربّه قاب قوس�ين أو أدنى، أنا ابن م�ن صلّى بملائكة 
الس�ماء مثنى مثنى، أنا ابن من أُسري به من المس�جد الحرام إلى المسجد الأقصى، أنا ابن 
ع�لي المرت�ض، أنا ابن فاطمة الزهراء، أنا ابن خدية الك�برى، أنا ابن المقتول ظلمًا، أنا 
اب�ن المجزور الرأس من القفا، أنا ابن العطش�ان حتى قض، أنا ابن صيع كربلاء، أنا 
ابن مس�لوب العمامة والرداء، أنا ابن من بكت عليه ملائكة الس�ماء، أنا ابن من ناحت 
عليه الجنّ في الأرض والطير في الهواء، أنا ابن من رأسه على السنان يُهدى، أنا ابن من 

حرمه من العراق إلى الشام تُسبى.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 122

إمامن�ا زي�ن العابدين يفي�ض بتعاليمه وعلومه ع�لى البشرية كله�ا، ولا زلنا في 
صحبت�ه الحقوقي�ة ولا زلنا في رحاب حق الخال�ق العظيم بما أنعم�ه علينا من جوراح 
هُ عَيْنيَْنِ * وَلسَِ�انًا وَشَفَتَيْنِ *  وأدوات وكيف نؤدي ش�كرها، قال تعالى: }أَلَمْ نَجْعَل لَّ

وَهَدَيْناَهُ النَّجْدَيْنِ{ والحق الثامن من حقوق الخالق وهو حق البطن.

حق البطن 

عَلَهُ وِعَ�اءً لقَِليِلٍ  �ا حَقُّ بَطْنكَِ فَ�أَنْ لا تَْ »وَأَمَّ
يَقْتَِ �دَ لَ�هُ فِي  �إَامِ وَلا لكَِثِ�يٍر، وَأَنْ  مِ�نَ الْحَ
�الِ وَلا تُخإِجَ�هُ مِنْ حَ�دِّ التَّقْوِيَ�ةِ إلَى حَدِّ  الْحَ
زِ، وَضَبْطُ�هُ إذَا هَ�مَّ  التَّهْوِي�نِ وَذَهَ�اب الْمُ�إُوَّ
�بْعَ الْمُنْتَهِ�ي بَ احِبهِ  �وعِ والظبأ فَإنَّ الشَّ بالْجُ
إلَى التُّدمِ مَكْسَلَةٌ وَمَثْبَطَةٌ وَمَقْطَعَةٌ عَنْ كُلِّ بإِّ 
�كْإِ  وَكَ�إَمٍ وَإنَّ الإي الْمُنْتَهِي بَ احِبهِ إلَى السُّ

ز«. مَسْدَمَةٌ وَمَْهَلَةٌ وَمَذْهَبَةٌ للِْبُإُوَّ

ورد في المنج�د في معنى البطن: بطون وأبطن وبطنان: خلاف الظهر جوف كل 
شيء. بط�ن الأرض: م�ا انخفض منها، ويق�ال ألقت الدجاج�ة ذا بطنها أي باضت. 
»صاح�ت عصاف�ير بطنه«أي جاع.البطن بفت�ح الباء والطاء داء البط�ن. يقال: »فلان 
عري�ض البط�ن« أي غن�ي أو رخي الب�ال. و»التفت حلقتا البط�ان« أي عظم الخطب 

واشتد الأمر. البطنة بكسر الباء الإمتلاء المفرط من الأكل والبطين بفتح الباء الملآن.

وجاء في فرائد ا لأدب«البطنة تأفن الفطنة«، يرب لمن استغنى فغير استغناؤه 
عقله وأفسده. 

وهذا ما أش�ار إلي�ه زين العابدين  »فإن الش�بع المنتهي بصاحبه إلى التخم 



123حقيصقبطتي   

مكسلة ومثبطة ومقطعة عن كل بر وكرم«.

ه�ذا والحال في الوضع الطبيعي والاعتي�ادي، أما إذا ما أضيف إليه أكل الحرام 
ونسيان الفقراء والمعوزين وأصحاب الحاجة فإنه لا ريب أنه يقود صاحبه إلى العقاب 

العاجل من أمراض نفسية وجسدية وعقاب آجل وهو قصاص الآخرة.

وقد أشار إمامنا في حق البطن إلى أمرين مهمين وهما: 

يصلأولي-»أن لا تجعله وعاء لا لقليل من الحرام ولا كثير« إلى قوله »فإن الشبع«، 
ويقص�د ب�ه الإسراف في الأكل، وق�ال أمير المؤمن�ين علي  »كم م�ن أكلة منعت 

أكلات«.

صقثسنيي- وان الري المنتهي بصاحبه إلى السكر مسخفة ومجهلة ومذهبة للمروءة. 
وكلنا يعرف ما لمعاقرة الخمرة من مساوئ خلقية من ارتكاب الجريمة وذهاب المروءة.

ومن هنا نقف على المعنى الحقيقي لقول رسول الله  »ما ملأ ابن آدم وعاء 
شرا من بطنه، حسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه فان كان فاعلا لا محالة فثلث لطعامه 
وثلث لشرابه وثلث لنفس�ه«، وكذلك قوله: »إن الش�يطان ليجري من ابن آدم مجرى 

الدم فضيقوا مجاريه بالجوع والعطش«.

إن هذا الحديث يدلل على أن الإنس�ان إذا ش�بع بطر وإذا بطر تحركت ش�هواته 
وإذا تحركت ش�هواته غلبته -إذا كان ضعيف الإرادة- وإذا غلبت عليه قادته إلى النار 
فتتح�ول هذه الش�هوات إلى جنود الش�يطان تورده نف�س ما يورده إليه الش�يطان ولا 
يمكن التغلب على ذلك إلا أن يروض الإنس�ان نفسه على الجوع والعطش ويتحسس 

آلام الفقراء والمساكين.

وم�ن هن�ا نفهم ق�ول الصادق : إن البط�ن ليطغى من أكل�ه وان اقرب ما 
يك�ون العب�د إلى الله تعالى إذا خف بطنه وابغض ما يكون العب�د إلى الله تعالى إذا امتلأ 

بطنه.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 124

وم�ا أروع س�يرة أمير المؤمنين ع�لي : حيث يق�ول »وَلَوْ شِ�ئْتُ لاهَْتَدَيْتُ 
، وَلكِنْ هَيْهَاتَ  ى هذَا الْعَسَلِ، وَلُبَابِ هذَا الْقَمْحِ، وَنَسَائِجِ هذَا الْقَزِّ الطَّرِيقَ، إلَِى مُصَفَّ
جَ�ازِ أَوِ الْيَمَامَةِ مَنْ  ِ الْأطَْعِمَ�ةِ وَلَعَلَّ باِلْحِ أَنْ يَغْلِبَنِ�ي هَ�وَايَ، وَيَقُ�ودَنِي جَشَ�عِي إلَِى تَخَيرُّ
�بَعِ أَوْ أَبيِتَ مِبْطَاناً وَحَوْلِ بُطُونٌ غَرْثَى وَأَكْبَادٌ  لاطََمَعَ لَهُ فِي الْقُرْصِ، وَلاَ عَهْدَ لَهُ باِلشِّ

ى، أَوْ أَكُونَ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ:  حَرَّ
ببِطِْنَةٍ يَبيِتَ  أَنْ  اَاءً  الْقِدِّوَحَ��سْ��بُ��كَ  إلَِ��ى  يَحِنُّ  أَكْ��بَ��ااٌ  وَحَ��وْلَ��كَ 

هْرِ، أَوْ أَكُونَ   أَأَقْنعَُ مِنْ نَفْسِي بأَِنْ يُقَالَ: أَمِيُرالْمُؤْمِنيَِن، وَلاَ أُشَارِكُهُمْ فِي مَكَارِهِ الدَّ
يِّبَ�اتِ، كَالْبَهِيمَةِ الْمَرْبُوطَةِ  أُسْ�وَةً لَهمُْ فِي جُشُ�وبَةِ الْعَيْشِ! فَمَا خُلِقْتُ ليَِشْ�غَلَنيِ أَكْلُ الطَّ
شُ مِنْ أَعْلَافهَِ�ا، وَتَلْهُو عَماَّ يُرَادُ بِهَا، أَوْ  مُهَا، تَكْتَرِ هَا عَلَفُهَا، أَوِ الْمُرْسَ�لَةِ شُ�غُلُهَا تَقَمُّ هَمُّ
لَالَةِ، أَوْ أَعْتَسِ�فَ طَرِيقَ الْمَتَاهَةِ ! وَكَأَنيِّ  لَ عَابثِاً، أَوْ أَجُرَّ حَبْلَ الضَّ أُتْرَكَ سُ�دىً، أَوْ أُهْمَ
عْفُ عَنْ قِتَالِ الْأقَْرَانِ  بقَِائِلِكُمْ يَقُولُ: إذَِا كَانَ هذَا قُوتُ ابْنِ أَبِي طَالبٍِ، فَقَدْ قَعَدَ بهِِ الضَّ
ةَ أَرَقُّ جُلُوداً،  وَائِعَ الْخرََِ ةَ أَصْلَبُ عُوداً، وَالْرَّ يَّ جَرَةَ الْبَرِّ جْعَانِ. أَلاَ وَإنَِّ الشَّ وَمُناَزَلَةِ الشُّ
وَالنَّابتَِ�اتِ العِذْيَ�ةَ أَقْوَى وَقُوداً، وَأَبْطَأُ خُمُوداً، وَايْمُ اللهِ يَمِيناً أسْ�تَثْنيِ فيِهَا بمَِشِ�يئَةِ اللهِ 
لَأرَُوضَ�نَّ نَفْسِي رِيَاضَةً تَهشُّ مَعَها إلَِى الْقُ�رْصِ إذَِا قَدَرتْ عَلَيْهِ مَطْعُوماً، وَتَقْنعَُ باِلْملِْحِ 
�ائِمَةُ  مَأْدُوماً; وَلَأدََعَنَّ مُقْلَتيِ كَعَيْنِ مَاءٍ، نَضَبَ مَعِينهَُا، مُسْ�تَفْرِغَةً دُمُوعَهَا. أَتَمتَْلِىءُ السَّ
بضَِ ؟ وَيَأْكُلُ عَلِيٌّ مِنْ زَادِهِ فَيَهْجَعَ ؟  بيِضَةُ مِنْ عُشْبهَِا فَتَرْ كَ؟ وَتَشْبَعُ الرَّ مِنْ رِعْيِهَا فَتَبْرُ
ائِمَةِ الْمَرْعِيَّةِ! طُوبَى  نيَِن الْمُتَطَاوِلَةِ باِلْبَهِيمَةِ الْهاَمِلَةِ، وَالسَّ تْ إذِاً عَيْنهُُ إذَِا اقْتَدَى بَعْدَ السِّ قَرَّ

َا فَرْضَهَا. تْ إلَِى رَبهِّ لنِفَْس ٍأَدَّ

كما يرسم لنا أمير المؤمنين صورة رائعة في هذا المعنى: 

وَلَقَدْ كَانَ فِي رَسُ�ولِ اللهِ -صَلىَّ اللهُ عَلَيْهِ وَآلهِِ- كَافٍ لَكَ فِي الْأسُْوَةِ، وَدَليِلٌ لَكَ 
هِ  نْيَا وَعَيْبهَِا، وَكَثْرَةِ مَخاَزِيَها وَمَسَاوِيَها، إذِْ قُبضَِتْ عَنهُْ أَطْرَافُهَا، وَوُطِّئَتْ لغَِيْرِ عَلَى ذَمِّ الدُّ

أَكْناَفُهَا، وَفُطِمَ مِنْ رَضَاعِهَا، وَزُوِيَ عَنْ زَخَارِفهَِا.



125حقيصقبطتي   

وَإنِْ شِئْتَ ثَنَّيْتُ بمُِوسى كَلِيمِ اللهِ - صَلىَّ اللهُ عَلَيْهِ وَآلهِِ وَسَلَّمَ- إذْ يَقُولُ: }رَبِّ 
�هُ كَانَ يَأْكُلُ بَقْلَةَ  إنِيِّ لمَِ�ا أَنْزَلْ�تَ إلَِىَّ مِ�نْ خَيْر فَقِيٌر{، وَاللهِ، مَا سَ�أَلَهُ إلِاَّ خُبْزاً يَأْكُلُهُ، لِانَّ
بِ لَحْمِهِ ةُ الْبَقْلِ تُرَى مِنْ شَفِيفِ صِفَاقِ بَطْنهِِ، لِهزَُالهِِ وَتَشَذُّ الْأرَْضِ، وَلَقَدْ كَانَتْ خُرَْ

ثْتُ بدَِاوودَ -صَلىَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- صَاحِبِ الْمَزَامِيِر، وقَارِىءِ أَهْلِ  وَإنِْ شِئْتَ ثَلَّ
كُ�مْ يَكْفِينيِ بَيْعَهَا!  الْجَنَّةِ، فَلَقَدْ كَانَ يَعْمَلُ سَ�فَائِفَ الْخوُصِ بيَِدِهِ، وَيَقُولُ لِجُلَسَ�ائِهِ: أَيُّ

عِيِر مِنْ ثَمَنهَِا. وَيَأْكُلُ قُرْصَ الشَّ

�دُ الْحَجَرَ،  �لامُ، فَلَقَدْ كَانَ يَتَوَسَّ وَإنِْ شِ�ئْتَ قُلْ�تُ فِي عِيسَ�ى بْنِ مَرْيَ�مَ عَلَيْهِ السَّ
�تَاءِ مَشَارِقَ  يْلِ الْقَمَرَ، وَظِلَالُهُ في الشِّ اجُهُ بَاللَّ وَيَلْبَسُ الْخشَِ�نَ، وَكَانَ إدَِامُهُ الْجوُعَ، وَسِرَ
انُهُ مَا تُنبْتُِ الْأرَْضُ للِْبَهَائِمِ، وَلَمْ تَكُنْ لَهُ زَوْجَةٌ تَفْتنِهُُ،  الْأرَْضِ وَمَغَارِبَهَا، وَفَاكِهَتُهُ وَرَيْحَ

تُهُ رِجْلَاهُ، وَخَادِمُهُ يَدَاهُ! هُ، دَابَّ زُنُهُ، وَلاَ مَالٌ يَلْفِتُهُ، وَلاَ طَمَعٌ يُذِلُّ وَلاَ وَلَدٌ يَحْ

�ى،  فَتَأَسَّ بنِبَيِِّكَ الْأطَْيَبِ الْأطَْهَرِ- صَلىَّ اللهُ عَلَيْهِ وَآلهِِ - فَإنَِّ فيِهِ أُسْ�وَةً لمَِنْ تَأَسَّ
نْيَا قَضْمًا،  ى وَأَحَبُّ الْعِبَادِ إلَِى اللهِ الْمُتَأَسيِّ بنِبَيِِّهِ، وَالْمُقْتَصُّ لِأثََرِهِ. قَضَمَ الدُّ وَعَزَاءً لمَِنْ تَعَزَّ

نْيَا بَطْناً. نْيَا كَشْحاً، وَأَخْمَصُهُمْ مِنَ الدُّ وَلَمْ يُعِرْهَا طَرْفاً، أَهْضَمُ أَهْلِ الدُّ

وروي أن أمير المؤمنين  أكل من تمر دقل، ثم شرب عليه من الماء، وضرب 
بيده على بطنه وقال: من أدخله بطنه النار فأبعده الله ثم تمثل: 

سؤقه يطنكي ي ط ي رهبسي صجب سفإنكي صق��ذلي رنتهىي ن��سلاي وفإجكي

وقال  »تعسا لمن ادخله بطنه النار«.

ذِي�نَ آمَنوُاْ  َا الَّ م�ن ه�ذه المواقف والكل�مات النورانية، ومن قوله تع�الى: }يَا أَيهُّ
كُمْ تَتَّقُونَ{ البقرة: 183. ذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّ يَامُ كَمَا كُتبَِ عَلَى الَّ كُتبَِ عَلَيْكُمُ الصِّ

ومن قول رسول الله  »الصوم جنة« وقوله »صوموا تصحوا« نفهم حكمة 
الص�وم التي بينها الإس�لام في قرآنه وعلى لس�ان المعصومين ون�درك الأبعاد الحقيقية 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 126

التي تجعل الصائم انس�انا مرهف الحس رقيق الش�عور يعيش مع الفقراء والمحتاجين 
يوفر لهم ظروف الحياة السعيدة.

ث�م إن الإس�لام لا يح�رم الطيبات إذا كان�ت من الباب الحلال ب�ل يبيحها دون 
إفراط فيها ولا تبذير بحيث يحفظ الإعتدال فلا يطغى جانب على جانب، قال تعالى: 

ذِينَ آمَنوُاْ  زْقِ قُلْ هِي للَِّ يِّبَاتِ مِنَ الرِّ تيَِ أَخْرَجَ لعِِبَادِهِ وَالْطَّ مَ زِينةََ اللهِّ الَّ }قُلْ مَنْ حَرَّ
لُ الآيَاتِ لقَِوْمٍ يَعْلَمُونَ{ )الأعراف: 32(.  نْيَا خَالصَِةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَلكَِ نُفَصِّ فِي الْحَيَاةِ الدُّ

ثم إن الإنسان لا يهتم بطعامه إلا ليتقوى به على عبادة الله وخدمة عباده وعمارة 
الدني�ا ون�شر العدل والحكمة ومن هن�ا يختلف عن الكافر الذي لا يهم�ه إلا بطنه وما 
يدخ�ل فيه م�ن المأكل والمشرب ولذا نرى كيف ذم الله الكافرين وش�بههم بالأنعام في 

غفلتهم قالى تعالى: 

تهَِا الْأنَْاَرُ  رِي مِن تَحْ الِحَاتِ جَنَّ�اتٍ تَجْ ذِينَ آمَنوُا وَعَمِلُوا الصَّ }إنَِّ اللهََّ يُدْخِ�لُ الَّ
مُْ{ )محمد: 12(. ذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأنَْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوًى لهَّ وَالَّ

وقال مولانا أمير المؤمنين »من كان همه ما يدخل فيه كانت قيمته ما يخرج منه«.

وم�ن ه�ذا البيان كله نع�رف مدى كلم�ة الإمام زي�ن العابدين في ه�ذا المجال 
وكي�ف جعل لبطن الإنس�ان حقا لا يوز أن يتج�اوزه أو يتعداه واهم هذه الحدود أن 
لا يدخ�ل بطن�ه الحرام ما قل منه وما كثر فلا يشرب الخم�ر ولا يأكل لحم الخنزير ولا 
يس�اور النجس ولا يب�اشر المحرمات بل يقتصر على الحلال، والحلال نفس�ه يب أن 
يك�ون بقدر، حي�ث لا يؤدي إلى البطر بحيث يس�لبه تفكيره واتزان�ه فيؤدي ذلك إلى 

الكسل والتراخي.



حق الفرج 

رحلة حقوقية

جسهل�ه ك�نتي إني فسط�بةي صيتي ه�ذصي خ�ت�ب�وصي ا��مي صقلهي أن��ب�ن�سءي ي�ج�مهي
أئبته�م كسنوصي صق�تق�ىي أهلي عمي إني همي انلي صلأرضي أهلي خنإي رتي انلي أوي

يتخي�ل البع�ض أن الإم�ام زين العابدين  لم�ا عاش فترة بع�د أبيه ولم يقم 
بالس�يف فهذا يعني أن القضايا صارت منس�ية. أبدا ليس الأمر كذلك فإنه  كان 
يس�تفيد م�ن أي مجال ليحف�ظ ويبقى آثار ث�ورة أبيه  حية، وإلا فل�ماذا كان ذلك 
الب�كاء ال�ذي كان  يبكيه وتل�ك الذكرى؟ هل أنا مجرد حال�ة رجل يحترق قلبه 
ويبك�ي ب�لا هدف؟ أم ان�ه كان يريد إبق�اء الواقعة حية وأن لا ينس�ى الن�اس لماذا ثار 

الإمام الحسين ؟ ومن هم الذين قتلوه؟.

كان  يبكي يوما بكاءا شديدا فقال له أحد خدامه: ألم يئن الوقت يا مولاي 
ك�ي تتوق�ف عن البكاء )ضنا منه أن بكاء الإمام لمجرد فقد عزيزه( فقال له: ما تقول؟ 
تْ عَيْناَهُ مِنَ الْحُزْنِ{ لم يكن ليعقوب أكثر من يوسف والقرآن يصف حالته ب�}وَابْيَضَّ

وأنا قد رأيت بأم عيني 17 يوسفا يسقط كل منهم تلو الآخر على الأرض. 

وصلن�ا في رحلتنا الحقوقية إلى الحق الأخير من حقوق الخالق العظيم وهو حق 
»الفرج« وبذلك نكون قد ختمنا الباب الأول من رسالة الحقوق للإمام زين العابدين. 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 128

حق الفرج

َّ�ا لا يَحلُِّ لَكَ  �ا حَ��قُّ فَإْجِ�كَ فَحِمْظُهُ مِ »وَأَمَّ
�هُ مِنْ  وَالاسْ�تعَِانَةُ عَلَيْ�هِ بغَ�ضِّ الْبَ�َ�ِ -فَإنَّ
اِ  أَعْوَنِ الأعَْ�وَانِ- وَكَثْإَزُ ذِكْإِ الْمَ�وتِ وَالتَّهَدُّ
ا بهِ، وَباللهِ الْعِْ بَةُ  لنَِمْسِكَ باللهِ وَالتَّدوِيفِ لََ

زَ إلا بهِ«. وَالتَّأْييِدُ وَلا حَوْلَ وَلا قُوَّ

الدطى عميف  الطإيق  ف��ي  النظإك��ن  ك��إي��م  ال��س��ب��ع  ش��إي��ف 
ب��ع��ده أي��و  إن  رج�ا  الأث�إوك�ن  وه��ذا  م�ن،  ي��ق�ول�ون 

ورد في المنجد في اللغة والأعلام كلمة »فرج« الشيء فتحه، وسَعه.الفرج وجمعه 
ف�روج: الخلل بين الش�يئين -ومن الث�وب: الفتق، ومن الإنس�ان: العورة ويطلق على 
القبل والدبر، فرج الوادي بطنه- والطريق: متنه، والفروج بضم الفاء والراء: القوس 
البائنة عن الوتر، والفرجة كل منفرج بين شيئين، والمفرَج: المشط. ولها معاني أخرى.

وج�اءت لفظة الف�رج في القرآن الكريم في س�بع مواضع والملف�ت للإنتباه أنا 
جاءت إما مسبوقة أو ملحوقة بكلمة أحصنت أو حافظون ويحفظن.

ك�ما جاءت كلمة محصن بمختلف ألفاظها في عشرة مواضع، ولفظة فاحش�ة في 
ثلاثة عشر آية ولفظة زنى وزاني في س�تة مواضع، وان دل هذا على شيء فإنما يدل على 

أهمية هذا الموضوع.

إن ه�ذه الغري�زة الت�ى أودعه�ا الله في ه�ذا الإنس�ان إن�ما أودعها لفائدت�ه ولحفظه 
ولسعادته، ومتى ما نضجت واكتملت ثارت وتحركت وأعلنت عن وجودها متحدية في 
كث�ير من الأحيان العادات والتقاليد بل الإيمان والدين وتتخذ س�بلا متنوعة هذا إذا ترك 

لها العنان حتى طغت ولم يأخذ بما يلجمها ويكبح جماحها ويردها إلى طريقها الطبيعي.

والإسلام لا يريد القضاء على هذه الشهوة ولا إعدامها لأن فيها حفظ الوجود 
الإنس�اني بل يري�د تهذبها وضبطها لكي تحفظ أعراض الناس وتحفظ الأنس�اب وتقل 



129حقيصقمإجي   

الجرائم والآثام، ووضع الزواج على الطريقة الإس�لامية س�واءا الدائم منه أو المنقطع 
ووضع لهذا الزواج معايير لإختيار الزوج والزوجة وفيما جاء في الأثر: 

إذا جائك�م م�ن ترض�ون دينه وخلق�ه فزوج�وه إلا تفعلوا ذلك يكن فس�اد في 
الأرض كب�ير وورد أيضا »أفضل نس�اء أمت�ي أصبحن وجها واقلهن مهرا« تش�جيعا 
لل�زواج. وح�ذر من ن�كاح الزانية والمشركة وال�زاني والمشرك وان كان�وا جميلين. قال 

هُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاء سَبيِلًا{ )الإسراء: 32(. نَى إنَِّ تعالى: }وَلاَ تَقْرَبُواْ الزِّ

انيَِةُ لا يَنكِحُهَا إلِاَّ زَانٍ أَوْ  كَةً وَالزَّ انِي لا يَنكِحُ إلِاَّ زَانيَِةً أَوْ مُشْرِ وق�ال تعالى: }الزَّ
مَ ذَلكَِ عَلَى الْمُؤْمِنيَِن{ )النور: 3(. كٌ وَحُرِّ مُشْرِ

ك�ما أن عواق�ب ه�ذه الش�هوة إذا م�ا كبحت وتع�دت حدودها ك�ما في اقتراف 
جريم�ة الل�واط والعياذ بالله لربما تص�ل إلى حد العقاب الجماع�ي ولربما يصل إلى حد 

الإستئصال كما حدث لقوم لوط وقصة قرية سدوم.

ا مُهْلِكُو أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ  ى قَالُوا إنَِّ قال تعالى: }وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُناَ إبِْرَاهِيمَ باِلْبُشْرَ
يَنَّهُ وَأَهْلَهُ إلِاَّ  إنَِّ أَهْلَهَا كَانُوا ظَالميَِِن * قَالَ إنَِّ فيِهَا لُوطًا قَالُوا نَحْنُ أَعْلَمُ بمَِن فيِهَا لَننُجَِّ

امْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْغَابرِِينَ{ )العنكبوت: 32(. 

وه�ا هو الإمام زين العابدي�ن يقول »إن أفضل الجهاد عفة البطن والفرج« فإنما 
يدعو إلى ترسيخ أعظم القيم في النفوس، أي إلى تهذيب هاتين الشهوتين اللتين بسببهما 
تعلن الحروب وتشب المعارك وترفع رايات الإقتتال على مستوى الأفراد والشعوب.

ولنرج�ع الآن إلى كلام مولان�ا زين العابدين لنرى انه عندم�ا ذكر هذا الحق في 
رسالته نرى انه يضع للإنسان ثلاثة أمور لكي يستعين بها على حفظ فرجه : 

صلأولي: أن يغض بصره، فان البصر مفتاح الإثارة بل أهم المفاتيح لهذه الش�هوة 
فإذا نظر تحركت ش�هوته وإذا تحركت ش�هوته س�عى لإتباعها فإذا لم يد المنفذ الحلال 

سوف تخرج به إلى الحرام ومن هنا أمر الله بغض البصر حيث قال: 

وا مِنْ أَبْصَارِهِ�مْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلكَِ أَزْكَى لَهمُْ إنَِّ اللهََّ  لْمُؤْمِنيَِن يَغُضُّ }قُ�ل لِّ
فَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلا  لْمُؤْمِناَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِ�نَّ وَيَحْ خَبِ�يٌر بمَِا يَصْنعَُ�ونَ * وَقُل لِّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 130

يُبْدِينَ زِينتََهُنَّ إلِاَّ مَا ظَهَرَ مِنهَْا{ )النور: 31(.

الث�اني : ذكر الموت وهو طريق يس�لكه الصالح�ون والراغبون في طاعة الله، فإن 
ذكر الموت يذكر الإنسان بمصيره ومآله وقبره وما يلا قيه من حساب عن كل صغيرة 
وكبيرة وبذلك يحتقر الملذات والش�هوات فيعود إلى نفسه ليحدثها بمصيره فإن الموت 

منغص للذات.

ولذا ورد عن النبي  قوله: »اذكروا هادم اللذات ومنغص الشهوات«.

الثال�ث : أن يع�ل الله علي�ه رقيبا فلا يهم بفاحش�ة إلا ويتذك�ر الله وعقابه وما 
أع�ده للعاصين والمتجاوزين على حدوده فيقف عندها عن ارتكاب المعاصي والمحارم 
وان لا يه�م بفع�ل شيء إلا ويتذك�ر الله عنده وقبله وبعده ك�ما كان يفعل أمير المؤمنين 
علي  وورد عنه في دعاء كميل »وكنت أنت الرقيب علي من ورائهم والش�اهد لما 

خفي عنهم«.

وق�د وردت الأحاديث الكثيرة في حفظ الفرج والبطن وأنما يوردان الإنس�ان 
النار إذا لم يحفظهما ويقوم برعايتهما.

عن أبي جعفر  قال »ما عبد الله بشيء أفضل من عفة بطن وفرج«.

وعن أبي عبد الله  قال: قال رسول الله : »من سلم من أمتي أربع خصال 
فله الجنة: »من الدخول في الدنيا، وإتباع الهوى، وشهوة البطن، وشهوة الفرج«.

وعن أبي عبد الله  قال: أتى النبي  أعرابي فقال له: أوصني يا رسول 
الله فقال: نعم اوصيك بحفظ ما بين رجليك.

�هِيدُ فِي سَبيِلِ اللهِ بأَِعْظَمَ أَجْراً مِمَّنْ  وقال أمير المؤمنين علي : مَا الْمُجَاهِدُ الشَّ
، لَكَادَ الْعَفِيفُ أَنْ يَكُونَ مَلَكاً مِنَ الْمَلَائِكَةِ.  قَدَرَ فَعَفَّ



حق الصلاة 

رحلة حقوقية

ا �إت صقت ي صق��مخ��تي ذروزي إق��ىي خنبىي
صقق�مل إارصك��ه��سي وع��تي صلأك���في عنهسي

غإي�ه ن��وري ع��تي صق��مج��ىي ث��وبي خنشقي
صقظلم إشإصاهسي عتي ينجسبي كسقشبعي

ما سر كون رجل مثل علي كله إيمان.

كل أه�ل البي�ت  كانوا كذلك وهذا من عجائبهم. والإنس�ان عندما يرى 
ذلك الخوف من الله عند علي ابن الحس�ين  تلك الصلوات التي كانت في الواقع 
مناج�اة - وحس�ب تعبير الكس�يس كارل - كان�ت تحليق الروح نح�و الله )فلم تكن 
صلاته مجرد أن يقف ببدنه مستقبلا القبلة وتسرح الروح في مكان آخر أبدا.كانت كأن 
الروح قد انفصلت عن هذا البدن( أجل عندما يرى المرء علي ابن الحسين  يسأل 

نفسه ما هذا الإسلام ؟ ما هذه الروح ؟
صقنغبست ذيي ك��لي يأي ي أخ��تي صقلهر��تي ع��ب��مي ح��ل��قي ر��تي ي��ك��تي وصني

عندما يرى المرء علي ابن الحس�ين  يرى كأن النبي  في محراب عبادته 
في الثلث الأخير من الليل أو كأنه النبي  في غار حراء. 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 132

فف�ي ليلة كان الإمام مش�غولا بالمناجاة والدعاء ال�ذي كان يليق به  فوقع 
أح�د أولاده  م�ن مكان فانكسر عظمه بحيث احت�اج إلى جبر فلم يأت أهل بيته 
 إليه يقطعون عليه عبادته بل ذهبوا وجبروا الكسر وربطوا يد الطفل وقد اش�تد 
صاخه حتى ارتاح الولد وانتهت المسألة. وفي الصباح يرى الإمام يد ابنه فيسأل عنه؟ 
فقالوا له حدث كذا وكذا فس�أل متى فقالوا ليلة أمس في الس�اعة الفلانية حيث كنت 
منش�غلا بالعبادة فاتضح أن الإمام  في حالة انجذاب بش�كل كانت روحه محلقة 

نحو الله حتى انه لم يسمع صوت من تلك الأصوات.

ق�د ذكرنا في الرحلة الس�ابقة أنن�ا انتهينا من حقوق الخال�ق، والآن نبدأ المرحلة 
الثانية من رحلتنا الحقوقية وهي الرحلة إلى حقوق الأفعال وأول هذه الحقوق هو حق 

الصلاة.

حق الصلاة 

�ازِ فَأَنْ يَعْلَ�مَ أنّهاَ وِفَ�ااَزٌ إلَى  �ا حَقُّ ال َّ »فَأَمَّ
اللهِ وَأَنَّ�كَ قَائمٌِ بَها بَنَْ يَ�دَيِ اللهِ، فَإذَا عَلبِْتَ 
ليِلِ  ذَلكَِ كُنْ�تَ خَليِقًا أَنْ يَقُومَ فيِهَ�ا مَقَامَ الذَّ
اجِي الْمسِْ�كنِِ  ائِ�فِ الإَّ اهِب الْخَ اغِ�ب الإَّ الإَّ
�كُونِ  عِ الْمُعَظِّمِ مَ�نْ قَامَ بَنَْ يَدَيْهِ بالسُّ الْمُتَ�َ�ِّ
نَاحَ  وَازطْ�إَاقِ وَخُشُ�وعِ الأطَْإَافِ وَلِ�نِ الْجَ
وَحُسْ�نِ الْمُنَاجَ�ازِ لَ�هُ فِي نَمْسِ�هِ وَالطَّلَ�ب إلَيْهِ 
فِي فَ�كَاكِ رَقَبَتِ�كَ الَّتيِ أَحَاطَتْ ب�هِ خَطيِئَتُكَ 

زَ إلا باللهِ«. وَاسْتَهلَكَتْهَا ذُنُوبُكَ. وَلا قُوَّ

أم�ا معنى الصلاة فيمكن أن يكون مأخ�وذا من صلى بالفتح، من صليت العود 
ع�لى الن�ار، ومن المصلى، وم�ن الوصلة، أو بمعنى الزيارة، ك�ما ورد عن علي  في 



133حقيصق ازي   

تفسير قد قامت الصلاة، أي حان وقت الزيارة، أو الرحمة، وكل هذه المعاني لها مناسبة 
مع هذا المعجون الإلهي.

وردت لفظ�ة صلاة في القرآن الكريم في ثلاثة وس�تين آية ومما يلفت الإنتباه أن 
معظ�م الآيات الواردة فيها كلمة صلاة قد س�بقت ب: يقيمون أو أقاموا وأقم...الخ 
وهذا يدل على أهمية هذه الفريضة التي هي أحد أركان الإسلام بل هي عمود الدين.

إن�ا الصورة المبدعة التي يرس�مها الإس�لام بريش�ة الإمامة الرش�يدة المس�ددة 
المعصوم�ة، أن�ا ص�ورة الصلاة ك�ما يريدها الله وكما ي�ب أن يكون عليه�ا صاحبها، 
صورة يرسم فيها هذا العبد كادحا إلى ربه وافدا عليه موجها وجهه نحوه، انه الإنسان 
الصغ�ير المحدود الضعي�ف الهزيل يقف أمام الله الكبير المطل�ق القوي العزيز، صورة 

توحي بكثير من المعاني المختلفة العميقة.

ص�ورة توحي بعظم�ة الله وجلاله وموقف فيه من الخش�وع والخضوع والإنابة 
والتوب�ة م�ا لا يمكن التعبير عن�ه لأنه م�ن الأسرار الوجدانية التي يعيش�ها الفرد لذة 

روحية لا تفي بترجمتها الكلمات.

ان�ه لقاء المحبة والش�وق والصبابة، لقاء يقف فيه الإنس�ان أم�ام الله ليعترف له 
بالربوبي�ة وبكمال الأوصاف الإلهية من رحمة وحكمة وعلم وقوة، لقاء فيه طلب المدد 
والإستعانة لهذا الإنسان كي يستمر في الطريق المستقيم الذي يريده الله ويرسمه لعباده 

على لسان أنبيائه.

ه�ذه الص�لاة لها عش�اق وأحب�اب عرف�وا دوره�ا ومكانته�ا ولمس�وا ايابياتها 
وخيراتها فحافظوا عليها وأتقنوا أفعالها واتوا بمستحباتها وآدابها.

- عرفوا أنا العروج إلى الله.

- عرفوا أنا عمود الدين.

- عرفوا أنا إن قبلت قبل ما سواها وان ردت رد ما سواها.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 134

- عرفوا أنا وجه الدين.

- عرفوا أنا أول شيء يسأل العبد عنه يوم القيامة.

- عرفوا انه ما بين الكفر والإيمان إلا تركها.

- عرفوا أنا قربان كل تقي.

عرفوا أنا تنزيه لهم عن الكبر.

فالإنس�ان إذا أداه�ا قائ�مًا بوظائفها الت�ي رتبت معها تخلى ع�ن كل رذيلة وتحلى 
لَاةَ تَنهَْى عَنِ الْفَحْشَاء  بكل فضيلة و زكا ظاهره وصفي باطنه كما قال تعالى: }إنَِّ الصَّ
وَالْمُنكَ�رِ وَلَذِكْ�رُ اللهَِّ أَكْ�بَرُ وَاللهَُّ يَعْلَ�مُ مَا تَصْنعَُ�ونَ{ )العنكبوت: 45(، وإن�ما أعارها هذا 
الاهتمام لأنا وإن كانت عملية بس�يطة لكنها في الحقيقة ذات نظام دقيق ورموز عاليه 
ك�ما إنا في نف�س الوقت فضيلة من أس�مى الفضائل ونعمة منَّ الله به�ا على عباده من 
أغلى النعم كما قال رس�ول الله محمد : »أحب من دنياكم ثلاث الطيب والنس�اء 
وق�رة عيني الصلاة« وق�رة العين لا تكون إلا في حصول نعم�ة أو دفع نقمة والصلاة 

من الأولى.

أَوجب الش�ارع المقدس للصلاة وظائف أولها إزالة النجاسة وإشعار العبد بأنه 
يري�د منه إزالة الأخلاق الش�يطانية كالكفر والبغض والحس�د وم�ا غيرها من الرذائل 
التي ينهى عنها و التخلق بالأخلاق الروحية ليعلم أن تنظيف الباطن هو موضع نظر 
الحق فهو وأن أوجب عليه من تطهير الظاهر بغسل الأطراف وتنظيفها واشترط عليه 
إباح�ة المكان واللباس ليعرف أن عليه حدودًا ي�ب عليه أن يحافظ عليها فلا يتعداها 
فل�و كان الم�كان للغير ولم ي�ز لك أن تتصرف فيه فلا صلاة ل�ك، وكذلك اللباس لو 
كان للغ�ير. ف�إذا فهمنا أن حق الغير لا يوز لنا أن نت�صرف فيه حتى في حاجة العبادة 

ففي غيرها بالأولى.



135حقيصق ازي   

وأن�ت ترى أنه جعله�ا في أعمال مخصوصة وأقوال معقول�ة ودعوات ترجع إلى 
إشعار القلب بعظمة خالق هذه الأكوان فجعل في آخرها التسليم يميناً وشمالا لتذكر 
الصالحين المصلحين اس�تحضاراً لهم بالقلب كما جعل في أولها التكبيرة وسمًاها تكبيرة 
الإح�رام إش�عارًا للعب�د بأنه انتق�ل بقلبه إلى عالم ال�روح وأن كان هو بجس�ده في عالم 
الم�ادة فيج�ب عليه وهو في ه�ذه الحال أن لا يفكر في شيء من عالم الم�ادة إلا ما كان له 
مس�اس بعالم الروح. من هنا قال رس�ول الله محمد  وليس لك من صلواتك إلا 

ما حرت فيه بقلبك.

حِيمِ{  حْمَ�نِ الرَّ وأم�ر بقراءة الحم�د في جميع الفرائ�ض لأن المصلي إذا قرأ }الرَّ
ش�عر فؤاده ما أبدع الله في العالم من الرحمة واللطف وكيف أن كل شيء خلقه برحمته 
اكَ نَسْ�تَعِيُن{ اكَ نَعْبُدُ وإيَِّ م�ن التدريج في التربية ويتصور أنه أمامه يناجيه بقوله: }إيَِّ
)الفاتح�ة: 5(، أي لا أحد يس�تحق العبادة غيره ولا أحد يرج�ى للمعونة غيره. ويدعوه 
اطَ الُمس�تَقِيمَ {، إرش�اداً له بدعائ�ه كأنه قال وأدعوك  َ أيضً�ا فيقول: }اهدِنَ����ا الصرِّ
لتهدين�ي الطري�ق الت�ي ترضاه�ا لعب�ادك الذين س�بقت منك له�م العناية فل�ذا قال: 
الِّيَن{ )الفاتحة: 7(، وجعل  ذِينَ أَنعَمتَ عَلَيهِمْ غَيِر الَمغضُوبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّ اطَ الَّ }صَِ
الوض�وء مراتب لأسرار فيه، فغس�ل الوجه كش�ف غط�اء الوجه للتع�رف بما في عالم 
الروح من إبداع، وغس�ل اليدين إشارة عن الفصل بالأعمال الدنيوية للدخول في عالم 
الملكوت الحق، ومس�ح الرأس اس�تنزال الرحمة لطلب المعونة من الحق تعالى، ومس�ح 
الرجلين انفصالا عن أغراض الش�هوة والغضب. وشرط فيه الماء أو بدله التراب لأن 
البشرية أولها ماء مهين وآخرها تراب ليذكر الإنسان نفسه دائمًا ليستنزل الكبر ويتدرع 
بالتواضع واش�ترط عليك في المكان الطهارة لتعرف أن بدنك أولى بها واشترط عليك 
في�ه الاعتدال لتعرف أنك أولى به واش�ترط عليك في اللب�اس الطهارة وضميرك أولى 

بها.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 136

أوجب على الإنسان في الصلاة نفسها أن يدخلها بالنية ليفصل بين عالمين ويكبر 
فيه�ا بالتعظي�م والإجلال وأن يق�رأ بالترتيل ويركع بالخضوع لترج�ع النفس فيها إلى 
عالمه�ا المق�دس ويرفع نفس�ه بالتواضع ويس�جد بالذل لأنه تمك�ين أشرف الأعضاء، 
وه�و الوجه من أذل الأش�ياء اعني ال�تراب الذي تعود أن يطأه برجل�ه ليذكره بأصله 
وان من�ه بدنه وإليه عوده مهما طال به الزمن قال تعالى: }مِنهَْا خَلَقْناَكُمْ وَفيِهَا نُعِيدُكُمْ 
وَمِنهَْا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى{ )طه:55(، ويلس للتش�هد فيتشهد بالإخلاص إلى بارئه 
قاطعاً جميع العلائق المادية بقطع كل رابطة بينه وبين من هو دون خالقه، لا يأمل سواه 
ويس�لم بالرحمة راجيًا وبالرغبة ويتصرف بالخ�وف والرجاء كل ذلك بحضور القلب 
وإفراغ الجوارح وذل المقام بين يديه فيجعل الجنة عن يمينه والنار عن شماله والصراط 

بين يديه.

من هنا صارت معراجاً للمؤمن ولا تكون معراجًا من دون هذا، يقول الاستاذ 
»أوجس�ت سباتييه« إننا لا نس�تطيع الآن أن نس�تخلص أصل الدين وأن نضع له 
تعريفًا فهو صلة وعلاقة معروفة ومرارة تنشئها الروح المكروبة بينها وبين القدرة 
الخفي�ة التي تش�عر هي أن�ا تابعة له�ا وأن مقدراتها تح�ت مش�يئتها، فالصلاة هي 
الدي�ن في حال�ة العم�ل أو هي الدين الح�ق، والدين لا يكون ش�يئًا يعت�د به إذا لم 
يكن عملا حيويًا بواس�طة تحاول النفس أن تنجو م�ن الهلاك بالتجائها إلى أصلها 
الذي تنزلت منه وهذا العمل هو الصلاة وهي كما أعنيها ليست التلفظ بكلمات أو 
ترديد عبارات ولكنها الحركة التي تقوم بها النفس لتضع نفسها في علاقة شخصية 
واتصال مباشر بالقدرة الخفية التي يحس الإنس�ان بوجودها حتى قبل أن يستطيع 
أن يطل�ق عليها أس�ما فحيث لا توجد هذه الصلاة الباطنية ف�لا يكون هناك دين، 
ويقول الدكتور »كاريل« )إنا تحدث بعض النشاط في أجهزة الجسم وأعضائه بل 
هي أعظم مولد للنش�اط عرف( إلى يومنا هذا وق�د رأيت بوصفي طبيبًا كثيًرا من 
المرضى أخفقت العقاقير في علاجهم فلما رفع الطب يديه عجزاً أو تسليمًا تدخلت 



137حقيصق ازي   

الصلاة فأبرأتهم من عللهم.

يق�ول ع�لي  تعاهدوا أمر الص�لاة وحافظوا واس�تكثروا منها وتقربوا 
به�ا فإنا كانت على المؤمنين كتابًا موقوتًا، ألا تس�معون إلى جواب أهل النار حين 
س�ئلوا ما س�لككم في س�قر قالوا لم نكن م�ن المصلين وأنا لتح�ت الذنوب حتِ 

الورق وتطلقها .

اولئ�ك الذي�ن عرفوا الصلاة، عرف�وا عنها الشيء الكثير فل�ذا وقفوا منها تلك 
المواق�ف الإيابي�ة الرائعة الت�ي تمثلت في مس�لكهم العملي تارة وفي مس�لكهم القول 

والتوجهي تارة اخرى.

ق�ال بع�ض أزواج النب�ي  : كان النبي  يحدثن�ا ونحدثه فإذا حر 
الصلاة فكأنه لم يعرفنا ولم نعرفه.

وه�ذا هو أمير المؤمنين إذا أخ�ذ في الوضوء تغير وجهه من خيفة الله. وكان 
إذا ح�ر وق�ت الص�لاة يت�زل��زل، ويتلون، وقيل ل�ه: ما لك ي�ا أم�ير المؤمنين، 
فق�ال ج�اء وقت أمان�ة عرضها الله ع�لى الس�ماوات والأرض، فأب�ين أن يحملنها 

وأشفقن منها.

وكانت فاطمة  تنهج - النهج تتابع النفس - في الصلاة من خيفة الله.

وه�ا هو الحس�ن  إذا فرغ م�ن وضوئه تغير لونه، فقيل ل�ه في ذلك، فقال: 
حق على من أراد أن يدخل على ذي العرش أن يتغير لونه.

وكان ع�لي اب�ن الحس�ين  إذا قام إلى الص�لاة تغير لونه فإذا س�جد لم يرفع 
رأسه حتى يرفض عرقا.

وعن الصادق  كان أبي يقول كان علي ابن الحسين إذا قام إلى الصلاة كأنه 
ساق شجرة، لا يتحرك إلا ما حركت الريح منه.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 138

نع�م هن�اك أيضا أمر مهم يش�ير إليه الإمام زين العابدين لتك�ون الصلاة كاملة 
وهي : 

حضور القلب والتفهم والتعظيم والهيبة والرجاء والحياة.

فعن أبي جعفر  : يقول بينما رس�ول الله  جالس في المس�جد إذ دخل 
رجل فقام فصلى فلم يتم ركوعه ولا سجوده فقال رسول الله  نقر كنقر الغراب 

لئن مات هذا وهكذا صلاته ليموتن على غير ملتي.

واس�مع الص�ادق في مق�ام التوجي�ه التكاملي حي�ث يقول: إذا صلي�ت فريضة 
فصلها لوقتها صلاة مودع يخاف أن لا يعود أبدا.

ث�م اصف نظ�رك إلى موض�ع س�جودك فل�و تعل�م من ع�ن يمينك وش�مالك 
لأحسنت صلاتك واعلم انك بين يدي من يراك ولا تراه.

إن الإمام زين العابدين في هذه اللوحة الجميلة يريد أن يصلنا بالله ويوقفنا أمامه 
وم�ن خلال هذه الصلة وه�ذا الموقف يريد أن يعلمن�ا الأدب معه.الأدب الجوارحي 
والأدب الجوانح�ي، كي�ف نك�ون في مقامن�ا مع�ه وع�لى أي هيئ�ة ي�ب أن نكون؟. 
فالأطراف خاش�عة والجوانح لينة والعيون مطرقة فلا حركة من يد تخرج عن المرسوم 

لها ولا نظر يمتد إلى خارج دائرة الصلاة والصلة بالله.

ي�ب علين�ا أن نعي�د النظر في صلاتن�ا وان نقف عن�د كل كلم�ة وذكر وحركة 
وندخل في عمقها وما هي فلسفتها وآثارها لا مجرد تمتمات نرددها بألسنتنا لأننا تعودنا 

عليها. ولتكتمل الصورة فلنعرج على كيفية صلاة النبي  وأهل البيت : 

ورد في الكافي للشيخ الكليني الجزء: »3« رقم الصفحة: »311 / 312«.

  علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد بن عيس�ى قال : قال ل أبوعبد الله -
يوماًً: يا حماد تحسن أن تصلي ؟ قال: فقلت: يا سيدي أنا أحفظ كتاب حريز في الصلاة 



139حقيصق ازي   

فقال: لا عليك يا حماد)1(، قم فصل قال: فقمت بين يديه متوجهاً إلى القبلة فاستفتحت 
الص�لاة فركعت وس�جدت، فقال : يا حماد لا تحس�ن أن تصلي م�ا أقبح بالرجل منكم 
يأتي عليه س�تون س�نة أو سبعون سنة فلا يقيم صلاة واحدة بحدودها تامة، قال: حماد 
  فأصابن�ي في نفسي الذل، فقلت : جعلت فداك فعلمني الصلاة فقام أبوعبد الله
مستقبل القبلة منتصباً فأرسل يديه جميعاًً على فخذيه، قد ضم أصابعه وقرب بين قدميه 
حت�ى كان بينهما قدر ثلاث أصابع منفرجات وإس�تقبل بأصاب�ع رجليه جميعاًً القبلة لم 
يحرفهما عن القبلة وقال بخش�وع: الله أكبر ثم قرأ الحمد بترتيل)2( وقل هو الله أحد ثم 
ص�بر هنية)3( بقدر م�ا يتنفس وهو قائم ثم رفع يديه حيال وجهه وقال: الله أكبر. وهو 
قائم ثم ركع وملا كفيه من ركبتيه منفرجات ورد ركبتيه إلى خلفه حتى إستوى ظهره 
حت�ى ل�و صب عليه قط�رة من ماء أو دهن لم تزل لإس�تواء ظهره وم�د عنقه وغمض 

عينيه ثم سبح ثلاثاً بترتيل فقال: سبحان ربي العظيم وبحمده. 

ثم إس�توى قائمًا فلما إس�تمكن من القيام قال: س�مع الله لمن حمده، ثم كبر وهو 
قائ�م ورف�ع يديه حيال وجهه ثم س�جد وبس�ط كفي�ه مضمومتي الأصاب�ع بين يدي 
ركبتيه حيال وجهه فقال: سبحان ربي الأعلي و بحمده ثلاث مرات ولم يضع شيئاً من 
جسده على شئ منه وسجد على ثمانية أعظم الكفين والركبتين وأنامل إبهامي الرجلين 
والجبهة والأنف وقال: س�بعة منها فرض يس�جد عليها وهي التي ذكرها الله في كتابه 

)1( أي لا بأس عليك بالعمل بكتاب حريز.
السامع من عدها،  التأني وتبيين الحروف بحيث يتمكن   : : الترتيل  البهائي  )2(  قال شيخنا 
الْقُرْآنَ  لِ  }وَرَتِّ  : تعالى  قوله  فسر  وبه  مفلجاً  كان  إذا  ومرتل  رتل  ثغر  قولهم  من  مأخوذة 
الوقف  مراعاة  أي  وبيان الحروف،  الوقوف  أنه حفظ    المؤمنين  أمير  تَرْتيِلًا{ وعن 
والحسن والإتيان بالحروف على الصفات المعتبرة من الهمس والجهر والإستعلاء والإطباق 
والغنة وأمثالها والترتيل بكل من هذين التفسيرين مستحب ومن حمل الأمر في الآية على 
الوجوب فسر الترتيل بإخراج الحروف من مخارجها علي وجه يتميز ولا يندمج بعضها في 

بعض.
)3( -هنية - بضم الهاء وتشديد الياء بمعنى الوقت اليسير.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 140

فقال: وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله احدا)1( فخذه وهي الجبهة والكفان والركبتان 
والإبهامان ووضع الأنف على الأرض س�نة، ثم رفع رأس�ه من الس�جود فلما إستوى 
جالس�اً ق�ال : الله أكبر، ث�م قعد على الأيسر وق�د وضع ظاهر قدم�ه الأيمن علي بطن 
قدمه الأيسر وقال: أس�تغفر الله ربي وأتوب إليه، ثم كبر وهو جالس وس�جد السجدة 
الثانية وقال: كما قال في الأولى ولم يضع شيئاً من بدنه على شئ منه في ركوع ولا سجود 
وكان مجنح�اً)2( ولم يض�ع ذراعيه على الأرض فصلى ركعت�ين على هذا ويداه مضمومتا 

الأصابع وهو جالس في التشهد فلما فرغ من التشهد سلم، فقال: يا حماد هكذا صل.

)1( الجن – 171 – 
)2( أي رافعا مرفقيه عن الأرض حال السجود جاعلًا يديه كالجناحين فقوله : لم يضع عطف 
تفسيري، وقوله : وصلى ركعتين على هذا قال الشيخ رحمه الله : هذا يعطى أنه  قرأ 
سورة التوحيد في الركعة الثانية أيضاً وهو ينافي المشهور بين أصحابنا من إستحباب مغايرة 
السورة في الركعتين وكراهة تكرار الواحدة فيهما إذا أحسن غيرهما كما رواه علي بن جعفر 
عن أخيه الإمام موسى بن جعفر  ما يمال إليه بعضهم من إستثناء سورة الإخلاص 
  أن رسول الله  عن هذا الحكم وهو جيد ويعضده ما رواه زرارة عن أبي جعفر
صلى ركعتين وقرأ في كل منهما قل هو الله أحد، وكون ذلك لبيان الجواز بعيد ولعل إستثناء 

سورة الإخلاص بين السور وإختصاصها بهذا الحكم لما فيه مزيد الشرف والفضل.



حق الصوم 

رحلة حقوقية

أكمه�مي ر��تي يسطسي صق سإي خنقصي لاي
عمر�وص وإني أث����إوصي إني ذق���كي س��ن��سني

في الحديث عن الباقر  قال: كان علي ابن الحسين  شديد الإجتهاد في 
العبادة، ناره صائم وليله قائم، فأضر ذلك بجسمه.

فقلت له يا أبه كم هذا الدؤوب؟

فق�ال له: أتحب�ب إلى ربي لعله يزلفن�ي. وحج  ماش�يا في عشرين يوما من 
المدينة إلى مكة.

ودخل أبو جعفر ابنه  عليه فإذا هو قد بلغ من العبادة ما لم يبلغه احد فرآه 
وق�د اصفر لونه من الس�هر ورمض�ت عيناه من البكاء ودبرت جبهت�ه وانخر انفه من 

السجود وقد ورمت ساقاه من القيام في الصلاة.

فقال: أبو جعفر  فلم املك حين رأيته بتلك الحال البكاء، فبكيت رحمة له 
فإذا هو يفكر فالتفت إل بعد هنيهة من دخول.

فق�ال يا بن�ي أعطني بعض تل�ك الصحف الت�ي فيها عبادة علي ب�ن أبي طالب 
 فأعطيته فقرأ فيها ش�يئا يس�يرا ث�م تركها من يده تضجرا وق�ال: من يقوى على 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 142

. عبادة علي بن أبي طالب

واسمعه في مناجاته ودعائه فإنك لا تملك نفسك عن البكاء والخشوع وانكسار 
القلب، إنا ترنيمة ملائكية في ثياب بشرية، اس�معه ك�ما يحدث طاوس اليماني، يقول: 
رأيته - علي ابن الحسين - يطوف من عشاء إلى سحر ويتعبد فلما لم ير أحد رمق السماء 
بطرف�ه وقال: إلهي غارت نجوم س�ماواتك وهجمت عين انام�ك، وأبوابك مفتحات 
للس�ائلين، جئت�ك لتغف�ر ل وترحمن�ي وتريني وجه ج�دي محم�د  في عرصات 
القيام�ة ثم بكى وقال: وعزتك وجلالك م�ا أردت بمعصيتي مخالفتك، وما عصيتك 
إذ عصيتك وانأ بك ش�اك ولا بنكالك جاهل، ولا لعقوبتك متعرض، ولكن س�ولت 
ل نف�سي وأعانن�ي ع�لى ذلك س�ترك المرخى علي، ف�الآن من عذابك من يس�تنقذني ؟ 
وبحب�ل من اعتصم إن قطعت حبلك عني ؟ فوا س�وأتاه غدا م�ن الوقوف بين يديك 
إذا قيل للمخفين جوزوا وللمثقلين حطوا، أمع المخفين أجوز ؟ أم مع المثقلين أحط؟ 
وي�لي كل�ما طال عمري كث�رت خطاياي فكم أتوب وكم أعود ؟ أما آن ل أن اس�تحي 

من ربي ؟

ثم بكى وأنشأ يقول: 
البنى غ��اي��ة  ي��ا  بالنار  محبتيأيحإقني  أي���ن  ث��م  رج��ائ��ي  ف��أي��ن 
كجنايتيأي��ي��ت ب��أع��ب��ال ق��ب��اح راي���ة جنى  خلق  الورى  في  وما 

ثم بكى وقال: س�بحانك تعصى كأنك لا ترى وتحلم كأنك لم تعصى، تتودد إلى 
خلقك بحس�ن الصنيع كأن بك الحاجة إليهم، وأنت يا س�يدي الغني عنهم ثم خر إلى 

الأرض ساجدا.

ق�ال: فدن�وت من�ه وش�لت برأس�ه ووضعته على ركبت�ي وبكي�ت حتى جرت 
دموعي على خده فاستوى جالسا وقال: من الذي شغلني عن ذكر ربي.

فقل�ت: إن�ا طاوس يا ابن رس�ول الله، ما هذا الجزع والف�زع ؟ ونحن يلزمنا أن 
نفعل مثل هذا، ونحن عاصون، جانون، أبوك الحس�ين ابن علي وأمك فاطمة الزهراء 
وجدك رسول الله  قال: فالتفت إل وقال: هيهات، هيهات، يا طاوس دع عنك 



143حقيصق ولي   

حدي�ث أبي وأم�ي وجدي، خلق الله الجنة لمن أطاعه وأحس�ن ولو كان عبدا حبش�يا، 
وخل�ق الن�ار لمن عصاه ولو كان س�يدا قرش�يا أما س�معت قوله تعالى: }فَ�إذَِا نُفِخَ فِي 
ورِ فَلَا أَنسَ�ابَ بَيْنهَُمْ يَوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءلُونَ{ والله لا ينفعك غدا إلا تقدمة تقدمها  الصُّ

من عمل صالح.

محطتن�ا الثانية أيه�ا الأحبة من الرحلة الحقوقية من حق�وق الأفعال لإمامنا زين 
العابدين هي مع حق الصوم.

حق الصوم 

�هُيحِجَسبٌي �وْلِيفَ�أَنْييَْ لَ�مَيأَنَّ يصق َّ �سيحَ�قُّ »وَأَرَّ
كَي يَ�هُيصللهُيعَ�لَىيقسَِ�سنكَِيوَسَ�بِْ كَيويَ�َ�ِ ضََ
وَفَإْجِكَيويَطْنكَِيقنَِسْ�تركَييهِيرِتيصقنَّسرِيوَهَكَذَصي
وْلُيجُنَّةٌيرِ�تَيصقنَّسرِ«يفَإنْي مخثِي»صق َّ جَ�سءَيفِييصلْحَ
سَ�كَنَتْيأَطْإَصفُ��كَيفِييحَجَبَتهَِ�سيرَجَ�وْتَيأَنْي
يَكُ�ونَيمَْجُويً�س.يوَإنْيأَنْتَييَإَكْتَهَ�سييَضْطَإِبُي
جَسبيفَتُطّلعُِيإلَىي فِييحِجَسبَهسيويَإْفَعُيجَنَبَستِيصلْحِ
زِي �هْوَزِيوَصققُوَّ صعِن�َةِيقلِشَّ �سييسقنَّظْإَزِيصقمَّ رَسيقَنْعَيلََ
يصقتَّقِنَّةِيللهِيلَيْيَأرَ�تْيأَنْيتَخإَِ ي سرِجَ�ةِيعَتْيحَ�مِّ صلْخَ

زَيإلاييسللهِ. جَسبَيوَتَخإُجَيرِنْهُ.يوَلاياُوَّ صلْحِ

ورد في المنجد في اللغة والأعلام كلمة صام: 

1 - صام - صوما وصياما: أمسك عن الطعام والشراب والكلام والسير وغير 
ذل�ك فهو صائ�م وجمعها صائمون وصوام وصوَم وصيَ�م، إصطام: صام - 
والمص�در الصوم وجمع�ه أصوام: الإمس�اك عن الفعل، الامتن�اع عن الأكل 
والشرب في أوقات معلومة، الصائم بلفظ واحد مع الجميع. يقال وهو صْوم 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 144

وهي صوْم وهم صوْم وهلم جرا، والصوام من الأراضي اليابسة لا ماء فيها، 
الصومان جمع صيامى.يقال ماء صائم أي ساكن راكد، والصائمة من الخيل: 

القائمة على غير اعتلاف.

2- ص�ام - صوم�ا وصيام�ا النهار: صار الظهر منه والش�مس ص�ارت في كبد 
الس�ماء، والريح ركدت، الصائمة من الس�كاكين الكليلة التي لا تقطع ومن 

البكرات التي لا تدور. يقال جئته والشمس في مصامها أي في كبد السماء.

3- صام - صوما وصياما وصطام منيته: ذاقها.

وق�د تك�ررت لفظة صيام وصوم وصائ�م في القرآن الكري�م 14 مرة ولأحكام 
متعددة.

ومن هذه الأحكام حكم فريضة الصوم في قوله تعالى : 

ذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ  يَامُ كَمَا كُتبَِ عَلَى الَّ ذِينَ آمَنوُاْ كُتبَِ عَلَيْكُمُ الصِّ َا الَّ }يَ�ا أَيهُّ
تَتَّقُونَ{ - البقرة : 183.

ع�لى أن في العمل بهذا الحك�م رجاء ما نبتغي و نطلب بإيماننا و هو التقوى التي 
هي خير زاد لمن آمن بالله و اليوم الآخر.

وورد في الحديث القدسي، قال الله تعالى: »الصوم ل وانأ اجز به«.

و الوج�ه في ك�ون الصوم لله س�بحانه أنه هو العب�ادة الوحيدة الت�ي تألفت من 
النف�ي، و غ�يره كالصلاة و الحج و غيرهما متألف من الإثبات أو لا يخلو من الإثبات. 
وذلك أن الصوم أمر بين العبد وربه لا يطلع عليه س�وى الله س�بحانه بخلاف الصلاة 

والحج ففيها أفعال خارجية ولربما تكون عرضة للرياء والسمعة. 

وال�ذي يعنينا من هذه التعريفات ويقرب لن�ا معنى الصوم هو التعريف الأول 
كما بينه الإمام االسجاد  لا إمساك عن الأكل والشرب فقط بل عن فحش اللسان 

وفحش البصر وفحش الفرج وفحش البطن.



145حقيصق ولي   

وخؤكميقنسيصزرسليهذصيصلم نىيفييرقطوعةيأخإي:ي

»واعلم ويحك يا ابن آدم أن قسوة البطنة وفطرة الميلة وسكر الشبع وعزة الملك 
مم�ا يثب�ط عن العم�ل وينسي الذكر ويلهي ع�ن اقتراب الأجل حت�ى كأن المبتلى بحب 
الدني�ا به خبل من س�كر الشراب، وان العاقل عن الله، الخائ�ف منه، العامل له ليمرن 

نفسه ويعودها الجوع حتى ما تشتاق إلى الشبع وكذلك تضمر الخيل لسباق الرهان.

وروي ع�ن إمامن�ا الص�ادق  قول�ه: إذا أصبحت صائما فليصم س�معك 
وبصرك وش�عرك وجلدك وجميع جوارحك، أي عن المحرمات بل المكروهات أيضا. 
وق�ال  : إن الصي�ام ليس عن الطعام والشراب وحدهم�ا، فإذا صمتم فاخفضوا 
ألس�نتكم عن الك�ذب، وغضوا أبصاركم ع�ما حرم الله، ولا تنازعوا، ولا تحاس�دوا، 
ولا تغتابوا، ولا تماروا، ولا تحالفوا كذبا بل ولا صدقا، ولا تس�ابوا، ولا تشاتموا، ولا 
تظلم�وا، ولا تس�افهوا، ولا تضاجروا، ولا تغفلوا عن ذك�ر الله وعن الصلاة والزموا 
الصمت والس�كوت والصبر ومجانبة أهل الشر، واجتنبوا الكذب والفري والخصومة 
وظن السوء والغيبة والنميمة، وكونوا مشرفين على الآخرة منتظرين لأيامكم منتظرين 

لما وعدكم الله متزودين للقاء الله... والحديث طويل.

انه دس�تور كام�ل للأخلاق وفيها أسرار وخفايا وقف عليه�ا أئمة أهل البيت، 
ولذا نرى رس�ول الله  عندما س�مع امرأة تسب جارية لها وهي صائمة كيف دعا 
له�ا بطعام وق�ال لها: كلي. فقالت إني صائم�ة. فقال كيف تكونين صائمة وقد س�ببت 

جاريتك، إن الصوم ليس من الطعام والشراب فقط.

فإن هذا الموقف النبوي تعبير آخر عن صيام س�ائر الجس�د عن الحرام والفحش 
والإيذاء وهذا ما وضحه الإمام الصادق  في حديثه آنف الذكر.

ولو لم يكن إلا هذا الحديث الوارد عن رسول الله  لكفى: »صوموا تصحوا« 
ليس فقط صحة البدن بل صحة العقل والفكر والأخلاق والعلاقات الإجتماعية.

وهذهيي ضيفوصئميصق ول:ي

1- الصوم رياضة روحية يتجرد الإنس�ان فيه من كل شهوات الدنيا ولذائذها.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 146

وبذلك يرتفع بها عن الأرض التي تشده إليها إلى الملأ الأعلى.

2- في الصوم تتجسد المساواة بين المسلمين حيث يمعهم شهر رمضان ويوحد 
نفوس�هم، بحي�ث يوقر صغيرهم كبيره�م ويرحم كبيره�م صغيرهم ويحنو 

غنيهم على فقيرهم.

3- الصي�ام طريقا إلى صفاء النفس والم�ودة والحب والتآلف بين الناس ومنه ما 
ورد من استحباب الإفطار للصائم ندبا إذا دعاه أخاه المؤمن إلى الإفطار فعن 
الصادقين: »من دخل على أخيه وهو صائم تطوعا فأفطر كان له أجران: أجر 
لنيت�ه لصيامه وأجر لإدخال ال�سرور عليه« وفي حديث آخر »فطرك لأخيك 

وإدخالك السرور عليه أعظم أجرا من صيامك«.

4- في الصوم راحة للجسد والتخلص من كثير من الأمراض بحسب الدراسات 
الطبية. وحسبك ما ورد من الحديث السابق »صوموا تصحوا« و»المعدة بيت 

الداء والحمية رأس كل دواء«.

5 – في الصوم تهذيب للأخلاق والإبتعاد عن الرذائل والتي ذكرها رس�ول الله 
وأهل بيته في كثير من أحاديثهم بل وجمعتها كلمة واحدة »لعلكم تتقون«.

6- الصي�ام يعلمن�ا ع�لى تنظيم حياتن�ا الإقتصادي�ة والمالية حي�ث الإبتعاد عن 
السرف والترف والإحساس بآلام الآخرين.

هذه بعض فوائد الصيام ولربما غاب عنا الكثير من فلسفة تشريعه.

ومن هذا كله نقف على تلك الفقرة الشريفة ذات العمق الرس�ال التي صدرت 
ع�ن الإم�ام زين العابدين  وندرك أن كلام الأئمة كل�ه معدن واحد ونور واحد 
يصدر عن نفس الذات القدس�ية. فيعد الصوم عن�د الإمام زين العابدين حجابا لكل 
الج�وارح م�ن ارتكاب الح�رام، وبهذا يكون الص�وم وقاية من النار ك�ما ورد في الأثر: 
»الص�وم جنة من النار« أي وقاية، و إلا والعي�اذ بالله إن طغت هذه الجوارح وحادت 

عن الطريق الصحيح فالنهاية إلى ما لا تحمد عقباه.



حق الحج 

رحلة حقوقية

رصح��ت�����ه ع���إف���سني خ�بسكهي خ��ك�����ساي
خستلم ج���سءي ر��سي إذصي صق�حطنمي رك���تي

وعظ�ب��ه ا�����مر�����سي ش�����إف��هي صق��ل��هي
صقق�ل�م قوح�هي ف�� ي ق��هي ي�����ذصكي ج�����إىي

حاول حكام الجور والظلم على مدى العصور تفريغ الحج من محتواه الحقيقي 
لأنه يهدد عروشهم إذ إن في مناسك الحج ركنيين أساسيين، التوحيد أولا ويتمثل 
برمزية الكعبة، والبراءة من المشركين والظلمة ثانيا ويتمثل برمي الجمار. ورأينا في 
التاريخ المحاولات المحمومة لجعل الحج عباده فقط ومجرد طقوس يؤديها المس�لم 
ليس إلا. وما أقدم عليه البيت الأموي من هدم الكعبة على عهد يزيد بن معاوية، 
وهدمها ثانية بالمنجنيق على عهد الحجاج بن يوس�ف الثقفي إلا دليل على خوفهم 
من هذا البيت ومن هذه الشعيرة. ولكن التاريخ ينقل لنا في الجانب الآخر صورة 
مشرقة حين حمل الإمام أمير المؤمنين علي  آية البراءة ليبلغها يوم الحج الأكبر 
كِيَن  نَ الْمُشْرِ �نَ اللهِّ وَرَسُ�ولهِِ إلَِى النَّ�اسِ يَوْمَ الْحَ�جِّ الأكَْبَرِ أَنَّ اللهَّ بَ�رِيءٌ مِّ }وَأَذَانٌ مِّ
وَرَسُ�ولُهُ{ وليعطي الحج بعده العالمي، ثم يأتي من بعده ابنه الإمام الحسين ليقف 
ي�وم التروية في موس�م الحج فيعلن ثورت�ه المباركة من جوار الكعب�ة المشرفة »أيها 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 148

الن�اس خط الموت على ابن آدم مخ�ط القلادة على جيد الفتاة وخير مصرع أنا لاقيه 
وكأن أوصال تقطعنها عسلان الفلوات بين النواويس وكربلاء، ألا من كان باذلا 
فين�ا مهجته موطنا نفس�ه على لقاء ربه فليرحل معنا«. وس�تكون هن�اك ثورة اكبر 
حين يقف إمامنا المهدي- حيث نعيش كل س�نة ذكرى ميلاده الشريف - ويس�ند 
ظه�ره للكعبة قائلا بقية الله خير لكم إن كنتم تعلمون حيث يحقق وعد الله وحلم 

الأنبياء والمصلحين على وجه المعمورة.

 لم�ا رج�ع مولان�ا زي�ن العابدي�ن من الح�ج اس�تقبله الش�بلي، فق�ال  له: 
)حججت يا شبلي(. قال: نعم، يا بن رسول الله.

فقال : )أنزلت الميقات وتجردت عن مخيط الثياب و اغتسلت؟( قال: نعم. 
ق�ال : )فح�ين نزل�ت الميقات نويت ان�ك خلعت ثوب المعصية، ولبس�ت ثوب 
الطاعة؟( قال: لا. قال : )فحين تجردت عن مخيط ثيابك نويت انك تجردت من 

الرياء والنفاق والدخول في الشبهات، قال: لا.

قال : )فحين اغتسلت نويت انك اغتسلت من الخطايا و الذنوب ؟( قال: 
لا. قال : )فما نزلت الميقات، ولا تجردت عن مخيط الثياب، ولا اغتسلت !(.

 : تنظفت وأحرمت وعقدت بالح�ج ؟(. قال: نعم. قال( : ث�م ق�ال
)فح�ين تنظفت وأحرمت وعقدت الحج، نويت أنك تنظف�ت بنور التوبة الخالصة لله 
تع�الى ؟(. قال: لا. قال : )فحين عقدت الح�ج نويت أنك حللت كل عقد لغير 

الله ؟(. قال : لا. قال  له: )ما تنظفت ولا أحرمت ولا عقدت الحج !(.

قال : )أدخلت الميقات وصليت ركعتي الإحرام ولبيت ؟( قال : نعم

قال : )فحين صليت الركعتين نويت أنك تقربت إلى الله بخير الأعمال من 
الصلاة، وأكبر حسنات العباد ؟( قال: لا. قال  )فحين لبيت نويت أنك نطقت 



149حقيصقحجي   

لله سبحانه بكل طاعة، وصمت عن كل معصية ؟(. قال : )فحين أحرمت نويت 
أنك حرمت على نفس�ك كل محرم حرمه الله عز وجل ؟(. قال: لا. قال  له: )ما 

دخلت الميقات ولا صليت ولا لبيت !(

ثم قال : )أدخلت الحرم و رأيت الكعبة وصليت ؟(. قال: نعم.

ق�ال : )فح�ين دخل�ت الح�رم نوي�ت أنك حرمت ع�لى نفس�ك كل غيبة 
تستغيبها المسلمين من أهل ملة الإسلام ؟(. قال: لا. قال : )فحين وصلت مكة 
نوي�ت بقلبك أنك قصدت الله ؟(. قال: لا. ق�ال : )فما دخلت الحرم ولا رأيت 

الكعبة ولا صليت !(.

ولا زال الإمام مسترس�لا يبن للش�بلي فلس�فة الح�ج الإبراهيمي المحمدي 
م�ن الناحي�ة الروحية حتى ناية جميع مناس�ك الحج والحديث طويل وش�يق جدا 
وفي ناية حديثه نراه يقول: )فعندما رميت الجمار نويت أنك رميت عدوك ابليس 
وغضبت�ه بت�مام حجك النفيس ؟(. ق�ال: لا. قال : )فعندما حلقت رأس�ك 
نوي�ت أن�ك تطهرت من الأدناس وم�ن تبعة بني آدم، وخرج�ت من الذنوب كما 
ولدت�ك أمك ؟(. ق�ال: لا. قال : )فعندما صليت في مس�جد الخيف نويت 
أن�ك لا تخ�اف إلا الله عز وجل وذنبك، ولا ترج�و إلا رحمة الله ؟(. قال : لا. قال 
 : )فعندم�ا ذبح�ت هديك نويت أنك ذبحت حنجرة الطمع بما تمس�كت به 
من الورع، وأنك اتبعت سنة إبراهيم  بذبح ولده وثمرة فؤاده وريحانة قلبه، 
  وأحيي�ت س�نته لمن بعده، وقرب�ه إلى الله تعالى لم�ن خلقه ؟(. ق�ال: لا. قال
: )فعندم�ا رجعت إلى مك�ة وطفت طواف الإفاضة نويت أن�ك أفضت من رحمة 
الله تع�الى ورجعت إلى طاعته، وتمس�كت ب�وده، وأديت فرائض�ه وتقربت إلى الله 
تع�الى؟(. ق�ال: لا. ق�ال له زي�ن العابدي�ن  : )فما وصلت من�ى، ولا رميت 
الجمار، ولا حلقت رأس�ك ولا أديت نس�كك، ولا صليت في مسجد الخيف، ولا 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 150

طفت طواف الإفاضة، ولا تقربت، ارجع فإنك لم تحج!(.

فطف�ق الش�بلي يبكي ع�لى ما فرطه في حجه وم�ا زال يتعلم حت�ى حج من قابل 
بمعرفة ويقين.

وصلنا إلى الحق الثالث من حقوق الأفعال وهو حق الحج، فمعا أيها الأحبة 
مع إمامنا زين العابدين لنقف على بعض إسرار هذه الشعيرة الكبيرة وما فيها من 

منافع.

حق الحج

ا حَقُّ الَح�جّ أَنْ يَعْلَمَ أَنّه وِفاازٌ إلى رَبّكَ،  )وَأَمَّ
وفِ�إارٌ إليه م�ن ذُنوب�كَ وفي�هِ قب�ولُ يَوبتكَِ 

وقَضاءُ المَإضِ الَّذي أوجَبَه الله عَليك(.

الحج في اللغة يعني القصد، وفي الإصطلاح هو قصد بيت الله حقيقة، قال تعالى 
عن لسان إبراهيم الخليل: }وَقَالَ إنِيِّ ذَاهِبٌ إلَِى رَبيِّ سَيَهْدِينِ{ )الصافات، 99(. 

هُ هُ�وَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ{  وعن لس�ان لوط : }َقَ�الَ إنِيِّ مُهَاجِرٌ إلَِى رَبيِّ إنَِّ
)العنكبوت، 26(.

تكررت كلمة الحج في القرآن الكريم إحدى عشرة مرة، وكعادة القرآن الكريم 
إن�ما يكرر الكل�مات للتأكيد ع�لى أهمية الحكم أو الح�دث أو الواقعة. بل هناك س�ورة 

كاملة بإسم الحج.

الإمام الس�جاد  يريد بيان البعد الملكوتي الباطني لمناسك الحج، حيث أنه 
البعد الذي يتقرب به العبد إلى الله تعالى بقلبه، ومن الواضح أن فلس�فة العبادات هي 
التقرب إليه تعالى. وأما س�ائر النتائج مهما كانت كبيرة إلا إنا ليس�ت العلة في تشريع 



151حقيصقحجي   

العبادات، كما يس�تفاد من قوله تعالى: }وَأَذِّن فِي النَّاسِ باِلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ 
عْلُومَاتٍ  امٍ مَّ ضَامِرٍ يَأْتيَِن مِن كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ * ليَِشْهَدُوا مَناَفعَِ لَهمُْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللهَِّ فِي أَيَّ
ن بَهيِمَةِ الْأنَْعَامِ فَكُلُوا مِنهَْا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيَر{ )الحج: 28(. فالآية  عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّ
تؤك�د ع�لى هذه الحقيقة حيث أن المنافع عائدة إلى ه�ؤلاء الراجلين الفقراء وأصحاب 

الضامر وهو الهزيل من الإبل.

عْلُومَاتٍ{ إلخ،  �امٍ مَّ قول�ه تعالى: }ليَِشْ�هَدُوا مَناَفعَِ لَهمُْ وَيَذْكُرُوا اسْ�مَ اللهَِّ فِي أَيَّ
ال�لام للتعلي�ل أو الغاية والج�ار والمجرور متعل�ق بقول�ه: }يَأْتُ�وكَ{ والمعنى يأتوك 
لش�هادة منافع لهم أو يأتوك فيش�هدوا منافع لهم وقد أطلقت المنافع ولم تتقيد بالدنيوية 

أو الأخروية.

وصلمنسف�عينوع�سن:يمنافع دنيوية وه�ي التي تتقدم به�ا حياة الإنس�ان الإجتماعية 
ويصف�و بها العيش وترفع بها الحوائج المتنوعة وتكمل بها النواقص المختلفة من أنواع 
التج�ارة والسياس�ة والولاية والتدبير وأقس�ام الرس�وم والآداب والس�نن والعادات 

ومختلف التعاونات والتعاضدات الإجتماعية وغيرها.

ف�إذا اجتمع�ت أق�وام وأم�م م�ن مختل�ف مناط�ق الأرض وأصقاعها على 
م�ا لهم من اخت�لاف الأنس�اب والأل�وان والس�نن والآداب ثم تعارف�وا بينهم و 
كلمته�م واح�دة ه�ي كلم�ة الحق وإلهه�م واح�د وهو الله ع�ز اس�مه ووجهتهم 
واح�دة ه�ي الكعبة البيت الحرام حمله�م اتحاد الأرواح ووحدة القول على تش�ابه 
الفع�ل فأخذ هذا من ذاك ما يرتضيه وأعطاه ما يرضيه، واس�تعان قوم بآخرين في 
ح�ل مش�كلتهم وأعانوهم ب�ما في مقدرتهم فيبدل كل مجتمع جزئ�ي مجتمعا أرقى، 
ث�م امتزج�ت المجتمعات فكونت مجتمعا وس�يعا ل�ه من القوة والع�دة ما لا تقوم 
ل�ه الجبال ال�رواسي، ولا تق�وى عليه أي قوة جب�ارة طاحنة، ولا وس�يلة إلى حل 
مش�كلات الحياة كالتعاضد ولا س�بيل إلى التعاضد كالتفاهم، ولا تفاهم كتفاهم 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 152

الدين والمنافع أخروية وهي وجوه التقرب إلى الله تعالى بما يمثل عبودية الإنس�ان 
من قول وفعل و آداء الحج بما له من المناس�ك يتضمن أنواع العبادات من التوجه 
إلى الله وترك لذائذ الحياة وش�واغل العيش والسعي إليه بتحمل المشاق والطواف 

حول بيته والصلاة والتضحية والإنفاق والصيام وغير ذلك.

وقد قسم الشهيد الصدر المصالح المتوخاة من الحج الى قسمين: 

1- مصال�ح متوخ�اة من الحج كوظيفة اجتماعية موح�دة منظورا إلى أفعاله على 
وجه المجموع لتكون العمل الإسلامي الواحد المسمى بالحج.

2- المصالح المتوخاة من وراء كل فعل من أفعاله إذا نظر إليه بحياله، كجزء من 
الفريضة الكبرى.

وسنلد ها كالتالي:  القسم الأول:

بع�ض هذه المصالح ش�خصي وبعضه اجتماعي ف�ما كان منه اجتماعي�ا فهو يفيد 
الأمة، وما هو شخصي فهو يفيد الأمة عن طريق صياغة نفس الفرد وتربيته.

وبعضها حسي مباشر وبعضها رمزي.

وهي كالتال: 

1- تذكر الله تعالى دائما. وحيث أن الهدف هو الله سبحانه لذلك وجب ذكر الله 
في جميع أعمال الحج.

2- العمل في سبيل الله. حيث يقوم في المشاعر كلها من اجله ولإطاعتة أوامره

3- التضحية في س�بيله بقيامه بهذا العمل حيث معلوم أن الحج ليس أمرا سهلا 
وإنما يحتاج إلى جهد بدني وفكر كبير.

4- غفران الذنوب وتصفية النفس.الحج دورة أخلاقية كاملة وحيث أن لا احد 



153حقيصقحجي   

يخلوا من عمل الذنوب عادا المعصومون فإنه فرصة لطلب رضوان الله. 

5- تمثل التاريخ الإس�لامي في الأماكن المقدس�ة. ما اسعد الحاج أن يؤدي الحج 
في نف�س الأماكن التي نش�أ فيها رس�ول الله وعاش فيه�ا صحابته وعدد من 

. المعصومين من أهل بيته

6- الش�عور بعظمة الإس�لام وعمق هيبته وهيمنته على النفوس، وقوته ومنعته 
بهم عند الإحتكاك بالآلاف المؤلفة من الحجيج الذين يؤمون بيت الله الحرام 

زرافات ووحدانا، كل عام منذ ما يزيد على أربعة عشر قرنا.

7- الش�عور بالوحدة والأخوة مع الحجاج المس�لمين وبالهدف الواحد المشترك 
بينهم.حي�ث لا تجمعهم لغ�ة ولا زي ولا تقاليد ولا حدود ولا يعرف الفرد 

منهم الأخر.

8- التعرف على الام وآمال الأمة الإس�لامية ومش�اكلهم وثقافاتهم ومستويات 
تفكيرهم، فإنه من أصبح ولم يهتم بأمور المسلمين فليس منهم.

9- الحج مؤتمر إس�لامي س�ياسي كبير ويضم عدد مهم من رجال الفكر والعلم 
والأدب والإجت�ماع والسياس�ة مما يكون على المس�توى الرفيع من المداولة في 
الش�ؤون العام�ة للمس�لمين. ولو وفق إلى قيادة رش�يدة واعي�ة وأفكار بناءة 
مخلصة، لنالت الأمة الإس�لامية ومن تك�راره كل عام أفضل الثمار ولأصبح 
العقب�ة الك�ؤود أم�ام قوى ال�شرك والإنح�راف والصوت المجلج�ل للأمة 

الإسلامية والخطوة الموفقة لدفع الألام وتحقيق الآمال.

10- الدع�وة إلى الإس�لام وتبلي�غ أحكامه إلى الناس. فإن الح�ج يعتبر الفرصة 
الك�برى الوحي�دة لإجت�ماع مثل ه�ذا الع�دد الضخم م�ن المس�لمين بتوجه 
وخش�وع لله وعلى اس�تعداد كب�ير لتقي أحكام الإس�لام حي�ث أن الحج هو 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 154

الفريض�ة الوحي�دة الت�ي تجمع ب�ين أكث�ر الفرائ�ض إذ أن الص�لاة والصوم 
والخمس جزء من أحكام الحج.

المصالح الخاصة لأعمال الحج: 

- هن�اك مصال�ح متعلق�ة بأفعال الحج بما لها من رمزي�ة أو صاحة وبما فيها من 
نفع فردي أو اجتماعي ومن هذه المصالح ما بينها الإمام زين العابدين للشبلي في حديثه 

والتي ذكرنا بعضا منها في مقدمة الكلام. وهي بشكل ملخص: 

- ازحإام والمقصود الرئيسي منه التجرد عن المادة وعلائق الدنيا.

- التلبية، ولا يعقد الإحرام إلا به وهي إجابة لنداء الهي ورباني كبير وهي دعوة 
إبراهيم الخليل.

- الط�واف، حيث أن الكعبة تمث�ل الوجود المادي الرم�زي للتوحيد والطواف 
حولها هو طواف حول التوحيد وحول دين الله القويم.

- صاز الطواف، وفيها أنا شرط من شرائط الحج وان الله لم يرد للحج أن يخلو 
م�ن عمود الدين وهو الصلاة وان من لم يع�رف الصلاة بطل حجه، وإنا تحية معطرة 

وفيض من الإحترام لنبينا إبراهيم  حيث أنا تؤدى في مقامه.

- الس�عي، وه�و يمثل الس�عي في حدود الشريع�ة الإس�لامية والأوامر الإلهية 
ويعطي رمزية واضحة عن التردد داخل حدود تلك الأوامر والتعاليم.

- الموقم�ان، عرف�ات والمش�عر وهما الم�كان والزم�ان الوحيد ال�ذي يتمع فيه 
الحج�اج جميع�ا وفيهما فرصة للتق�ارب والتعارف حيث أن بقية إع�مال الحج لا توحد 

الحجاج اجمعهم.

- الذب�ح وال�دي، جع�ل الله فيه�ا للفقير حق في أم�وال الأغني�اء، وشرع فيها 



155حقيصقحجي   

الضمان الإجتماعي العام.

ي-يصلحل�ق،يوفن�هيحكبتسن:يالأولى إحلال الحاج لكثير م�ن الأمور المحرمة عليه 
حال الإحرام وتمكنه من الإلتزام بنواهي الإحرام طيلة الحج. والثاني النظافة التي هي 

من الإيمان ومن واضحات المطلوبات في الإسلام.

ي-يرر� يصلجب�إصت، حي�ث أن الكعب�ة رم�ز التوحي�د والط�واف حوله�ا يمث�ل 
الإخلاص لله ورمز الخير، فإن الرمز الآخر لا بد أن يستقطب كل معاني الشر والظلم 
باعتبارهم�ا المنتوجين الأساس�يين لما ترمز إلي�ه الجمرة وهي فكرة الش�يطان وما تعدد 
الجم�رات إلا فكرة لتع�دد الطواغيت والظالمين وعليه فيج�ب رجمهم ورفضهم ليس 

فقط في أيام الحج بل في كل زمان ومكان.

هذه نبذة يس�يرة ومختصرة عن فلس�فة الحج حيث لا يس�قط الميس�ور بالمعسور 
ولعلنا نوفق في مكان آخر لتبيان بعض إسرار الحج. إنما أراده إمامنا زين العابدين هو 
الحج الحقيقي الذي يخرج فيه الحاج من ذنوبه كيوم ولدته أمه والذي يش�عر فيه الفرد 

المسلم بأخيه المسلم في كل مكان وزمان.

 : وهذا ما أكده إمامنا الرضا

 ففي العيون، فيما كتبه الرضا  إلى محمد بن س�نان في جواب مس�ائله في 
العل�ل: وعل�ة الحج الوفادة إلى الله ع�ز وجل وطلب الزيادة والخ�روج من كل ما 
اقترف وليكون تائبا مما مض مس�تأنفا لما يس�تقبل، وما فيه من اس�تخراج الأموال 
وتع�ب الأب�دان، وحظرها عن الش�هوات واللذات والتقرب بالعب�ادة إلى الله عز 
وجل والخضوع والاس�تكانة. والذل ش�اخصا في الحر وال�برد والأمن والخوف، 
دائب�ا في ذل�ك دائما. وما في ذلك لجميع الخلق من المناف�ع، والرغبة والرهبة إلى الله 
تعالى، ومنه ترك قس�اوة القلب وجس�ارة النفس ونس�يان الذك�ر وانقطاع الرجاء 
والأمل، وتجديد الحقوق وحظر النفس عن الفس�اد، ومنفعة من في شرق الأرض 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 156

وغربها ومن في البر والبحر ممن يحج ومن لا يحج من تاجر وجالب وبائع ومش�تر 
وكاس�ب ومسكين، وقضاء حوائج أهل الأطراف والمواضع الممكن لهم الاجتماع 

فيها كذلك ليشهدوا منافع لهم.



حق الصدقة 

رحلة حقوقية

ج�واه���م ي �مي ج�وصاي خستط�ن��عي لاي
ك�إر�وص وإني ا��ولي خ�مصن��ن�ه�مي ولاي

أ ر�ت أ ر�����ةي ر��سي إذصي صقغ�ن�وثي ه��مي
رحت�مل وصقبأسي صقشإىي أُس��مُي وصلأسُ���مُي

أكمه�م ر��تي يسطسي صق سإي خنقصي لاي
ع�مر�وص وإني أث�����إوصي صني ذق��كي سن�سني

الصدقة نوعان مادية ومعنوية وهي إما صدقة في س�بيل الله وأجرها الجنة بل لا 
يعلم أجرها إلا الله: 

نْ أَنفُسِ�هِمْ كَمَثَلِ  ذِي�نَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُ�مُ ابْتغَِاء مَرْضَ�اتِ اللهِّ وَتَثْبيِتًا مِّ }وَمَثَ�لُ الَّ
ْ يُصِبْهَا وَابلٌِ فَطَلٌّ وَاللهُّ بمَِا تَعْمَلُونَ  جَنَّ�ةٍ برَِبْ�وَةٍ أَصَابَهَا وَابلٌِ فَآتَتْ أُكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَ�إنِ لمَّ

بَصِيٌر{ )البقرة: 265(.

وإم�ا الصدق�ة في س�بيل الطاغ�وت، فأولئ�ك الذي�ن يسرقون أموال ش�عوبهم 
ويحرمونم من اقل الحقوق ثم يبذرونا ويصرفونا لدعم الإرهاب وقتل الأبرياء هنا 

وهناك، وعلى ملذاتهم الخاصة هؤلاء أجرهم نار جهنم وغلبة وحسرة: 

واْ عَن سَ�بيِلِ اللهِّ فَسَ�يُنفِقُونَاَ ثُمَّ تَكُونُ  ذِينَ كَفَرُواْ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهمُْ ليَِصُدُّ }إنَِّ الَّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 158

ونَ{ )الأنفال: 36(. ذِينَ كَفَرُواْ إلَِى جَهَنَّمَ يُحْشَرُ ةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَّ عَلَيْهِمْ حَسْرَ

ولم يك�ن الإم�ام زي�ن العابدين بمواقف�ه أو مناقب�ه الفريدة، يريد تس�جيل 
لوحات استهلاكية للتشدّق والرياء، ولم يكن يرغب في تدوينها للتسويق السياسي 
والتجارة، وإنّما كانت سجيّته هكذا، بل كانت أخلاقه ملكة لم يستطع أكثر أعدائه 
خصومةً له، تسجيلها عليه على أنا نوازع خاصة لأهداف مبيّتة يرغب في تسويقها 
من أجل اكتساب السمعة أو الشهرة أو توسيع دائرة المعجبين والمحبين، كما يفعل 

الكثيرون.

ولع�لَّ )صدقة السر( المنس�وبة له  تجس�يدٌ مث�الٌ رائعٌ له�ذه الملكة الخالدة 
والس�جية العظيم�ة، فكان يس�مى )صاح�ب الج�راب(؛ إذ كان يقص�د بجرابه فقراء 
المس�لمين ليلًا ملث�مًا، فيقرع أبوابهم باباً باباً ليضع ما يضع�ه أمامها في جوف الليل من 
  طعام أو صّة مال، ولم يكن ليعرف المسلمون )صاحب الجراب( هذا حتى مات
حيث كش�ف بعض خواصه كلمته الخال�دة: »إنّ صدقة السّر، أو صدقة الليل تطفىء 
غض�ب الرب« لتبقى ش�عاراً خال�داً يندّد بالمرائين وتجار السياس�ة وعشّ�اق الوجاهة 

اء الذمم والاصَوات والرئاسة وشُرّ

 منقب�ة اُخ�رى، ب�ل مناقبي�ة اُخ�رى، تكش�ف هذه الس�جية في ش�خصيته، 
خلاصته�ا أنه  كان يحصي على عبيده أخطاءهم في ش�هر رمضان، ويس�جّل 
ذلك عليهم دون علمهم، ودون أن يعاقبهم أو يُقرّعهم أو يحاسبهم حتى إذا جاء 
عي�د الفط�ر جمعهم، وأخ�ذ يذكّرهم بأخطائه�م وذنوبهم أثناء الش�هر الكريم مع 
تحديد الوقت والخطأ الذي ارتكبه كلّ منهم، وحين يتذكّر المخطيء منهم فعلته أو 
خط�أه ويعترف بذنبه، يعفو عنه ويطلب من�ه أن يدعو له بالمغفرة والعتق من النار 
ك�ما عف�ا هو عنه أو عنه�م، ثمّ يعتقه أو يعتقه�م أحراراً لوجه الله وه�و يردّد وهم 



159حقيصق ماةي   

جميع�اً ي�رددون معه وبص�وت ودعاء ملائكي حزي�ن: »ربّنا أمرتن�ا أن نعفو عمن 
ظلمن�ا وق�د عفونا كما أم�رت، فاعفُ عنا، ربن�ا وأمرتنا ألاّ نردّ س�ائلًا عن أبوابنا 
وقد أتيناك سُ�ؤّالاً ومس�اكين، وقد أنخنا بفنائك وببابك نطلب نائلك ومعروفك 

وعطائك، فامننُ بذلك علينا ولا تخيّبنا.

نس�ألك الله�مَّ بالمخزون من أس�مائك وبما وارته الحجب م�ن بهائك إلاّ رحمت 
هذه النفس الجزوعة وهذه الرّمّة الهلوعة التي لا تستطيع حرّ شمسك، فكيف تستطيع 
حرّ نارك، والتي لا تستطيع صوت رعدك، فكيف تستطيع صوت غضبك«. ثم يُقبل 
 ع�لى عبيده فيقول لهم: »قد عفوتُ عنك�م، فهل عفوتم عنيّ مما كان مني إليكم 
من س�وء ملكي ؟ فإنّي مليك س�وءٍ، لئيم ظالم، مملوك لمليك كريم جواد عادل محس�ن 

متفضّل«. 

فيقولون: قد عفونا عنك يا س�يدنا وما أس�أتَ فيقول لهم قول�وا: »اللهمَّ أعفُ 
 .» عن علي بن الحسين كما عفا عنا، فاعتقه من النار كما أعتق رقابنا من الرقِّ

ث�م يق�ول: »اللهمَّ تولّني في جيراني بإقامة س�نتّك والاخذ بمحاس�ن أدبك 
في إرف�اق ضعيفه�م وس�دّ خلّته�م، وتعه�د قادمهم، وعي�ادة مريضه�م، وهداية 
مسترش�دهم، ومناصحة مستش�يرهم، وكتمان أسرارهم، وستر عوراتهم، ونصرة 
مظلومهم، وحُسن مواساتهم بالماعون، والعود عليهم بالجدّة والافَضال وإعطائهم 
ما يب لهم قبل الس�ؤال« وهكذا، مم�ا لا عدّ له ولا حصر في إحصاء زوايا النفس 
الإنس�انية والتنقيب عن مكنوناتها النبيلة في ح�بّ الآخرين والرفق بهم والعطف 
عليهم و)مواساتهم بالماعون( لاحظ الدقة ونُصحهم والانتصار لمظلومهم وتعهّد 
قادمه�م وم�ا ذكره وردّده ومازال�ت تذكره وتردده الاجَيال جي�لًا بعد جيل رغم 

تعاقب الدهور والعصور.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 160

أحبت�ي بعد ه�ذه المقدمة الجميلة تص�ل رحلتنا الحقوقية في حق�وق الأفعال إلى 
حق الصدقة حيث يقول مولانا زين العابدين: 

حق الصدقة 

ا ذُخإُكَ عِنْدَ  دَقَةِ فَأَنْ يَعْلَمَ أنهَّ ا حَ�قُّ ال َّ )وَأَمَّ
تَاجُ إلَى ازشْ�هَااِ،  رَب�كَ وَوَايعَتُ�كَ الَّتيِ لا تَْ
ا أَوْثقَ  فَإذا عَلبِْتَ ذَلكِ كُنْتَ بمَا اسْتَواَعْتَهُ سًِّ
بمَا اسْتَوْاَعْتَهُ عَانيَِةً، وَكُنْتَ جَدِيإًا أَنْ يَكونَ 
رْتَ إلَيْ�هِ أَمْإًا أَعْلَنْتَ�هُ، وَكَانَ الأمَْإُ بَيْنَكَ  أَسَْ
ا عَلَى كُلِّ حَالٍ وَلَْ يَسْتَظْهِإْ عَلَيْهِ  وبَيْنَهُ فيِهَا سًِّ
فيِمَا اسْتَوْاَعْتَهُ مِنْهَا بإشْهَااِ الأسَْمَاعِ وَالأبََْ ارِ 
اَ أَوْث�قُ فِي نَمْسِ�كَ لا كَأنَّكَ لا  عَلَيْ�هِ بَه�ا كَأنهَّ
يثِ�قُ بهِ فِي يَأْايَةِ وَايعَتكَِ إلَيْ�كَ، ثُمَّ لَْ تَتَْنَّ بَها 
عَلَى أَحَدٍ لأنَّهاَ لَ�كَ فَإذا امْتَنَنْتَ بَها لَْ يَأْمَنْ أَنْ 
يَكُ�ونَ بَها مِثْ�لَ تَْ�جِ�ن حَالكَِ مِنْهَ�ا إلَى مَنْ 
مَنَنْ�تَ بَها عَلَيْهِ لأنََّ فِي ذلِ�كَ اَليِاً عَلَى أَنّكَ لَْ 
يُإِاْ نمْسَ�كَ بَه�ا، وَلَوْ أَرَاْتَ نمْسَكَ بَها لَْ تَتَْنَّ 

زَ إلا باللهِ(. بَها عَلَى أَحَدٍ. وَلا قُوَّ

رب�ما لم ت�رد كلمات مترادفة في القرآن الكريم بق�در ما اتي في الصدقة فقد جاءت 
بمعنى الإنفاق الإيتاء والمجاهدة بالأموال والزكاة والخمس ولقد جاءت كالأتي : 

- 10 مرات كلمة صدقات بمختلف صيغها

- 20 مرة انفقوا ومعظمها متلازمة بالمال



161حقيصق ماةي   

- 21 مرة ينفقون كذلك متلازمة بالمال

- 7 مرات جاهدوا بأموالكم

- 4 مرات أنفقتم 

- 28 مرة كلمة الزكاة

- ومرة واحدة لكلمة خمس ومجاهدون ومجاهدين بأموالهم

ه�ذا التك�رار وبكلمات مترادفة يدل على أهمية العطاء بمفهومه الواس�ع على أن 
ال�زكاة والخم�س من الواجبات إذا اكتمل فيها النصاب ووجدت الأرباح، ولا ش�ك 
أن الب�ذل والعط�اء والإيثار والك�رم والهدايا والهب�ات والتبرع�ات والصدقات أمور 
يرغب الإسلام في ممارستها وأحيائها ويدعوا المسلمين إلى أن تعيش بينهم روح المحبة 

والسماحة والحنان.

والعطاء بمفهومه الإسلامي الواسع يشمل المعنوي والمادي ومن هذا العطاء ما 
هو واجب ومنه ما هو مستحب: 

- فالواج�ب من�ه يتمثل بالحقوق الشرعية من خم�س وزكاة وغيرها ومن تعليم 
جاهل لأحكام دينه المتمثلة بالصلاة والصيام وغيرها من الواجبات.

- والمس�تحب قد يتمث�ل في باقي الحقوق غير الواجبة فق�د يأخذ صفة الصدقة 
والهدي�ة والهب�ة وقد يأخذ صف�ة تثقيف لمفهوم إس�لامي أو لقضية إس�لامية أو لحكم 

إسلامي لا يتعرض له المكلف ولا يبتلى به شخصيا.

والإم�ام زين العابدي�ن يضع أمامنا في ه�ذا المقام صورة الصدقة التي تتجس�د 
في العطاء المجاني دون مقابل س�واء كانت واجبة أو مس�تحبة ولعلها إلى الإس�تحباب 
اقرب منها إلى الوجوب فإن هذه الصدقة التي تخرجها من ملكك لتقدمها إلى فقير هو 

بحاجة إليها.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 162

وربما لا يستطيع باحث حصر فوائد الإنفاق والصدقة، ولكن لا يسقط الميسور 
بالمعسور فمن فوائدها : 

1- فوائد شخصية تعود على المنفق نفسه إذا بذل عن نفس طيبة، عن نفس تحسس 
بآلام الآخرين، إذا قصد بها وجه الله وتنفيس كربة ورفع عوز أرملة وس�د خلة 
فإنا تتحول إلى عبادة تعادل الصلاة والصيام بل وقد تفوق صلاة الكثيرين ممن 

لا يتعاطفون مع الناس ولا يعيشون آلامهم.

2- الأج�ر والثواب الكثير من الله س�بحانه وتعالى ك�ما صحت بها الكثير من الآيات 
ومنها : 

ذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهمُْ فِي سَ�بيِلِ اللهِّ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَ�بْعَ سَناَبلَِ فِي كُلِّ  ثَلُ الَّ }مَّ
ئَةُ حَبَّةٍ وَاللهُّ يُضَاعِفُ لمَِن يَشَ�اء وَاللهُّ وَاسِ�عٌ عَلِيمٌ{. والذكر الطيب وقد ينزل  سُ�نبُلَةٍ مِّ
في�ه قرآن مهما كانت قليلة. وحادث�ة الإطعام التي قدم فيها أهل البيت  طعامهم 
إلى المس�كين واليتي�م والأس�ير نموذج م�ن هذا الطه�ر والإيمان ألذي دفعه�م للإيثار 
وتقديم الخير فنزل القرآن ليمدحهم ويثني عليهم في س�ورة كاملة هي سورة الإنسان 
وا جَنَّةً وَحَرِي�رًا * مُتَّكِئِيَن فيِهَا عَلَى الْأرََائِكِ لَا يَرَوْنَ فيِهَا شَمْسً�ا  }وَجَزَاهُ�م بمَِا صَبَرُ
لَتْ قُطُوفُهَا تَذْليِلًا{، وما احلي هذه الأبيات  وَلَا زَمْهَرِي�رًا * وَدَانيَِةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهاَ وَذُلِّ

لأمير المؤمنين علي في الشجاعة والكرم: 
ال���ذي ح��دث��ت عنه ال�� ��ق��إ  ع��ن��اق ال��ط��ي��إ ي��ن��ج��دل ان��ج��دالاأن���ا 
سبع اب��ن  أن��ا  ال��ح��إوب  ف��ل��ب��ا ش��ب��ت أف��ن��ي��ت ال��إج��الاوقاسيت 
ع�دوا ل�نا  الس�يوف  ي��دع  ول���م ي���دع ال��س��د��اء ل���دي م��الافلم 

3- فوائد اجتماعية : تقوية اللحمة والأواص بين إفراد المجتمع بين الفقراء والمساكين 
والمحتاج�ين والمعوزين وبين الأغنياء والواجدين، وارتفاع س�طح معيش�ة الطبقة 

المتدنية. 

4- تقلي�ل بل ربما القضاء على الجرائم الخلقية من سرقة وبيع شرف، فإن هذا المحتاج 



163حقيصق ماةي   

لرب�ما تدفعه حاجته لبيع شرفه أو للسرقة أو الإعت�داء على الأخرين. فإذا بذل هذا 
الغني وإعطاءه هذا المحتاج وسد حاجته فقد سد بابا من أبواب الإجرام. 

4- دفع البلاء، ففي الحديث عن رسول الله  »ادفعوا البلاء بالصدقة« و»وداووا 
مرضاكم بالصدقة«.

ث�م يرش�دنا الإمام زي�ن العابدين إلى عدة أمور لكي نس�تكمل به�ا قمة العطاء 
والثواب: 

أولايً– أن هذه الصدقة لا تضيع وليس أجرها وثوابها يضيع بل إنا لا تحتاج إلى 
الإش�هاد ولا إلى وثائق ومستمس�كات لأنا كما في بعض الروايات تقع في يد الله تعالى 

قبل أن تقع في يد السائل.

ثسننسًي– كلما كانت سرا كانت أكثر ثوابا لأنا تحفظ على الفقير ماء وجهه وتصون 
كرامته وتستر عليه حاجته، وهي بذلك تكون معاملة مباشرة مع عالم الغيب والشهادة 
وابع�د عن الرياء والظهور والكبرياء، ومن هن�ا كان فضل العبادة سرا على الجهر بها، 
ِمْ وَلاَ خَوْفٌ  ا وَعَلَانيَِةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبهِّ يْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّ ذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهمُ باِللَّ }الَّ

زَنُونَ﴾ )البقرة: 274(. عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْ

 وقد مر علينا في بداية الحديث كيف أن الإمام زين العبدين كان يسمى )صاحب 
الج�راب( لأنه يتصدق بجراب الأم�وال بالليل سرا. وعن الإمام الصادق : كل 
م�ا ف�رض الله علي�ك فإعلانه أفضل م�ن إسراره و ما كان تطوعا ف�إسراره أفضل من 

إعلانه.

ثسقثسً- أن تكون خالية من المن طبقا لقوله تعالى: 

مُْ  ذِي�نَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهمُْ فِي سَ�بيِلِ اللهِّ ثُ�مَّ لاَ يُتْبعُِونَ مَا أَنفَقُواُ مَنًّ�ا وَلاَ أَذًى لهَّ }الَّ
زَنُونَ{ فإن المن يفسدها ويضيع اجرها  ِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبهِّ
واذا أفس�دها وضاع أجرها لم يس�تفد منها لنفس�ه ش�يئا ولو كان مريدا أجرها لراعى 
شروط قبولها. أخرج ابن المنذر والحاكم و صححه: إن رس�ول الله  س�أل البراء 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 164

بن عازب فقال: يا براء كيف نفقتك على أمك؟ وكان موسعا على أهله فقال: يا رسول 
الله م�ا أحس�نها ؟ قال: فإن نفقتك على أهلك وول�دك وخادمك صدقة فلا تتبع ذلك 

منا ولا أذى.

وأخ�يرا ل�و ضربنا الأمثال في العط�اء والبذل والجود فلن نجد مثل رس�ول 
الله  في عطائه وجوده، فعن أمير المؤمنين علي بن ابي طالب  قال : كان 

رسول الله  أجود الناس كفا وأكرمهم عشرة من خالطه فعرفه احبه.

وفي م�كارم الأخ�لاق عن ابن عب�اس عن النبي  قال أن�ا أديب الله وعلي 
أديبي أمرني ربي بالس�خاء والبر وناني عن البخل والجفاء وما من شيء أبغض الى الله 

عز وجل من البخل وسوء الخلق وإنه ليفسد العمل كما يفسد الخل العسل.



حق الهدي 

رحلة حقوقية

رصح��ت�����ه ع���إف���سني خ�بسكهي خ��ك�����ساي
خستلم ج���سءي ر��سي إذصي صق�حطنمي رك���تي

نجد في س�يرة الأئمّة  العديد من الأدلّ�ة التي أوضحوا من خلالها للناس 
سبب الاختلاف في أساليبهم في قيادة الحركة الإسلامية من إمام لآخر.

فالإمام الس�جاد  قال له عبّاد الب�صري وهو في طريق مكّة: تركت الجهاد 
وصعوبته وأقبلت على الحجّ ولينه، و»إنّ الله اش�ترى من المؤمنين أنفس�هم وأموالهم« 
فأجابه الإمام : إقرأ بعدها: »التائبون العابدون الحامدون الس�ائحون الراكعون 
الس�اجدون الآم�رون بالمع�روف والناهون ع�ن المنك�ر والحافظون لح�دود الله وبشّر 
المؤمنين«، ثمّ قال  : إذا ظهر هؤلاء يعني المؤمنين حس�ب مواصفاتهم في الآية لم 

نؤثر على الجهاد شيئا.

وبهذه الإجابة حدّد الإمام  بش�كل صارم سياس�ته ولون كفاحه، ووجهة 
حركت�ه في ع�صره، ومن ثمّ الأس�باب الموجبة لذلك المس�ار، فإنّ عدول�ه عن الكفاح 
المس�لّح والمواجهة العس�كرية للحكم الامُوي لم تأتِ حبّاً في الحياة ونعيمها كما تصوّر 
عبّاد البصري، وإنّما جاء ذلك لأنّ مس�تلزمات العمل العسكري الناجح غير متوفرة، 

ولأنّ النتائج من أيّ تحدٍّ للسلطان في تلك الظروف تكون عكسيّةً تماماً.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 166

وبع�د ملحم�ة كربلاء مب�اشرةً تبنىّ الإمام الس�جاد  وكرائ�م أهل البيت 
كزين�ب واُمّ كلث�وم عليه�م صلوات الله وس�لامه سياس�ة إس�قاط الأقنع�ة التي كان 
الامُوي�ون ق�د غطّ�وا وج�وه سياس�تهم الكالح�ة الخطيرة به�ا، وحّمل�وا الامُّ�ة كذلك 

مسؤوليتها التأريخية أمام الله والرسالة.

 :  حجّه

وكان يح�ثّ ع�لى الحج والعم�رة بقول�ه: »حجّ�وا واعتمروا تصح أجس�ادكم، 
وتتّس�ع أرزاقك�م، ويصلح إيمانك�م، وتكفوا مؤون�ة الناس ومؤون�ة عيالكم«، وقال 
: »الح�اج مغفور له، وموجوب له الجنةّ، ومس�تأنف به العمل، ومحفوظ في أهله 

وماله«.

وقال : »الساعي بين الصفا والمروة تشفع له الملائكة«.

وكان  يدعو إلى تكريم الحجّاج إذا قدموا من بيت الله الحرام ويقول: 

»اس�تبشروا بالحجّاج إذا قدموا وصافحِوهم، وعظّموهم تشاركوهم في الأجر 
قبل أن تخالطهم الذنوب«.

وحجّ  غير مرّة ماش�ياً كما حج أبوه وعمّه الحس�ن ، وحج على ناقته 
عشرين حجّة وكان يرفق بها كثيرا.ً

وقال ابراهيم بن علّي: حججتُ مع علّي بن الحس�ين فتلكّأتْ ناقته فأش�ار اليها 
بالقضيب، ثم ردّ يده، وقال: »آه من القصاص...«.

وكان الإمام  إذا أراد الس�فر إلى بيت الله الحرام احتفّ به القرّاء والعلماء؛ 
لأنّم كانوا يتزوّدون منه العلوم والمعارف والحكم والآداب، وقال سعيد بن المسيب: 
إنّ الق�رّاء كان�وا لا يخرجون إلى مكّة حتى يخرج علّي بن الحس�ين، فخرج وخرجنا معه 

ألف راكب.



167حقيصقهميي   

وإذا انتهى الإمام إلى إحدى المواقيت التي يحرم منها; يأخذ بعمل سنن الإحرام، 
وإذا أراد التلبية عند عقد الإحرام اصفرّ لونه واضطرب ولم يستطع أن يلبّي، فإذا قيل 

له: ما لك لا تلبّي؟ قال: »أخشى أن أقول: لبيك، فيقال ل: »لا لبيك«.

وإذا لبّى غشي عليه من كثرة خوفه من الله تعالى، ويسقط من راحلته، ولا يزال 
يعتريه هذا الحال حتى يقضي حجّه.

وكان الإم�ام  إذا أدّى مناس�كه في البي�ت الحرام؛ أقب�ل على الصلاة تحت 
مي�زاب الرحم�ة. ورآه ط�اووس اليماني في ذلك الم�كان قائمًا وهو يدع�و الله ويبكي من 
خش�ية الله، فل�مّا فرغ م�ن صلاته قال له طاووس: رأيتك على حالة من الخش�وع ولك 
ثلاث�ة اُمور، أرجو أن تؤمنك من الخوف، أحدها: أنّك ابن رس�ول الله ، الثاني: 

شفاعة جدّك، الثالث: رحمة الله.

فأجاب�ه الإمام  قائلًا: »يا طاووس، أمّا أ نّي ابن رس�ول الله  فلا 
يؤمنني وقد س�معت الله تعالى يقول: }فَلَا أَنسَ�ابَ بَيْنهَُمْ يَوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءلُونَ{، 
وأمّ�ا ش�فاعة ج�دّي ف�لا تؤمنن�ي; لانّ الله تع�الى يق�ول: }وَلَا يَشْ�فَعُونَ إلِاَّ لمَِ�نِ 
نَ الْمُحْسِ�نيَِن{ ولا  ارْتَ�ضَ{ وأمّ�ا رحمة الله فالله يق�ول: }إنَِّ رَحْمَ�تَ اللهِّ قَرِيبٌ مِّ

أعلم أنّي محسن«.

قد س�بق وذكر الإمام زين العابدين حق الحج وتطرقنا لبعض أسراره وفلسفته 
وفلس�فة بع�ض مناس�كه وأركان�ه من خ�لال حديث الإم�ام مع الش�بلي ومن خلال 
تحليلات المشرع والعلماء.ثم لا يكتفي الإمام زين العابدين بهذا بل ويذكر حق الهدي 
الذي هو إحدى فروع الحج، فيا ترى لماذا خص الإمام هذا الفرع دون غيره من فروع 
الحج بالذكر.هذا ما س�نحاول أن نس�لط عليه الضوء في رحلتنا الحقوقية هذه والذي 

يمثل آخر حقوق الأفعال في رسالة الحقوق.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 168

حق الهدي 

�ا حَقُّ الَ�دْيِ فَأَنْ تُخلصَِ بَه�ا ازرَااَزَ إلَى  »وَأمَّ
تهِِ وَقَبُولهِِ ولا يُإِيدَ عُيُونَ  ضَ لإَِحَْ رَبكَ وَالتَّعَإُّ
النَّاظإِِي�نَ اُون�هُ، ف�َإذَا كُنْ�تَ كَذَلِ�كَ لَْ يَكُنْ 
مَا يَقِْ دُ إلَى الله.  مًا ولا مُتََ نِّعًا وَكُنْتَ إنَّ مُتَكَلِّ
وَاعْلَمْ أَنَّ الله يُإَااُ بالْيَسِ�يِر وَلا يُإَااُ بالْعَسِ�يِر 
كَمَا أَرَااَ بدَلْقِهِ التَّيْسِ�يَر وَلَْ يُإِاْ بهمُِ التَّعْسِ�يَر، 
وَكَذَلِ�كَ التَّذَلُّ�لَ أَوْلَى بكَ مِ�ن التَّدَهْقُنِ لأنََّ 
�ا التَّذَلُّلُ  الْكُلْمَ�ةَ وَالْمَئونَ�ةَ فِي الْمُتَدَهْقِنِ�نَ. فَأمَّ
وَالتَّبَسْ�كُنُ فَا كُلْمَةَ فيِهِ�مَا وَلا مَئونةَ عَلَيْهِمَا 
ا مَوجُ�واَانِ فِي الطَّبيعَةِ. وَلا  لْقَةَ وهَُ مَُا الْخِ لأنَهَّ

زَ إلا باللهِ« قُوَّ

ورد ذكر الهدي في القرآن الكريم سبع مرات في أربع آيات دلالة على أهمية هذا 
الركن.

ل�كل عبادة أبعاد روحي�ة عرفانية وفوائد فردية ذاتية، وأبعاد اجتماعية سياس�ية 
وفوائده�ا للمجتم�ع، وهذه الأبعاد قد تخت�ص بالمكان والزمان مع�ا كما في الحج وقد 
تخت�ص بالوقت كما في الصي�ام والصلاة. فالهدي مثلا من أبع�اده الروحية قتل الطمع 

والهوى عند الإنسان، وفي الجانب الإجتماعي مثلا إطعام القانع والمقتر.

1- الأبعاد الروحية للهدي: 

ولق�د ذكرنا س�ابقا ق�ول الإمام زين العابدي�ن  للش�بلي: »فعندما ذبحت 
هديك انك ذبحت حنجرة الطمع بما تمس�كت به من حقيقة الورع، وانك اتبعت س�نة 



169حقيصقهميي   

ابراهيم  بذبح ولده وثمرة فؤاده وريحانة قلبه، وأحييت سنته لمن بعده وقربه إلى 
الله تعالى لمن خلقه«.

وعن الصادق  »واذبح حنجرة الهوى والطمع عند الذبيحة«.

إن الحج بما فيه من نسك يرجع إلى إبراهيم  لأنه هو الذي قال الله عنه جل 
وعلا : 

�عْيَ قَالَ يَا بُنيََّ إنِيِّ أَرَى فِي الْمَنَ�امِ أَنيِّ أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَى  }فَلَ�ماَّ بَلَغَ مَعَهُ السَّ
هُ للِْجَبيِِن  ابرِِينَ * فَلَماَّ أَسْلَمَا وَتَلَّ قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَ�تَجِدُنِي إنِ شَ�اء اللهَُّ مِنَ الصَّ
ا كَذَلكَِ نَجْزِي الْمُحْسِنيَِن * إنَِّ هَذَا لَهوَُ  ؤْيَا إنَِّ قْتَ الرُّ * وَنَادَيْناَهُ أَنْ يَا إبِْرَاهِيمُ * قَدْ صَدَّ

الْبَلَاء الْمُبيُِن * وَفَدَيْناَهُ بذِِبْحٍ عَظِيمٍ﴾ )الصافات: 107(.

ه�ذه الص�ورة الرائع�ة والموق�ف الإله�ي والتس�ليم المطل�ق الذي يب�ين حقيقة 
وفلسفة الهدي عمليا حيث وصل بالنبي ابراهيم واسماعيل عليهما السلام إلى مستوى 
هُ للِْجَبيِِن{، حيث أن  الإس�تعداد بالتضحية بالنفس في سبيل الله تعالى }فَلَماَّ أَسْلَمَا وَتَلَّ

الهدي يرمز إلى الفداء والعطاء.

بل وأوضح منه درس�ا عمليا تقديم س�يد ش�باب أهل الجنة الإمام الحسين دمه 
ودم�اء ونجوم الأرض م�ن آل عبد المطلب وصحبه الكرام يوم الطف تضحية وفداءا 
للإس�لام العظيم لأكبر مصداق لقوله تعالى : }وَفَدَيْنَ�ٰ�هُ بذِِبْحٍ عَظيِمٍ{ إذ فسر الذبح 

 . العظيم انه الإمام الحسين

وورد ع�ن علي س�معت رس�ول الله  يخطب يوم النحر ويق�ول: »هذا يوم 
الث�ج والعج« والثج ما يهرق من الدماء فمن صدقت نيته كانت أول قطرة كفارة لكل 
ذن�ب اقترفه إذا أراد بذلك أن يتخلى عن حيوانيته، عندئذ تكون هذه القطرة تمثل توبة 
نصوح�ا يصل به�ا العبد إلى رضوان الله ومغفرته، فهي كف�ارة لكل ذنب. والعج رفع 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 170

الص�وت بالتكبير والتلبية والدعاء فعج�وا لله فوالذي نفس محمد بيده لا ينصرف من 
ه�ذا الموضع أحد إلا مغف�ورا له، وكذا الحال في منى يوم النح�ر بعد الذبح والتقصير 

يغفر للجميع.

هذا هو بعض أسرار الهدي في بعده العبادي العرفاني.

2- الهدي في بعده الإجتماعي

ن شَ�عَائِرِ اللهَِّ لَكُ�مْ فيِهَا خَيْرٌ فَاذْكُرُوا اسْ�مَ اللهَِّ عَلَيْهَا  }وَالْبُ�دْنَ جَعَلْناَهَ�ا لَكُم مِّ
رْنَاهَا لَكُمْ  صَوَافَّ فَإذَِا وَجَبَتْ جُنوُبُهَا فَكُلُوا مِنهَْا وَأَطْعِمُوا الْقَانعَِ وَالْمُعْتَرَّ كَذَلكَِ سَ�خَّ
لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ{ )الحج: 36(، }لَن يَناَلَ اللهََّ لُحُومُهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَكِن يَناَلُهُ التَّقْوَى{ 
)الح�ج:37(. نزل�ت هاتان الآيتان في بضع آيات لتبين تشريع الحج وأحكامه، وقد بينت 

الآية موارد صف الأضحية وهي: 

- الأهل

- القانع

- المسكين

*ورد في الميزان عن س�يف التمار قال: قال أبو عبد الله : إن س�عيد بن 
عبد الملك قدم حاجا فلقي أبي فقال: إني س�قت هديا فكيف أصنع ؟ فقال: أطعم 
أهلك ثلثا، وأطعم القانع ثلثا، و أطعم المسكين ثلثا. قلت: المسكين هو السائل ؟ 
قال: نعم، والقانع يقنع بما أرس�لت إليه من البضعة فما فوقها، و المعتر يعتريك لا 

يسألك.

إن م�ن فوائد الحج الإجتماعية والإقتصادية أن يس�تفيد تجار ومربي المواشي 
من موسم الحج بضخ الملايين من رؤوس المواشي كل عام لأن عدد الحجاج يزيد 
ع�لى الثلاث�ة ملايين كل س�نة وه�م في ازدياد مط�رد، وبعض الحج�اج إلى جانب 



171حقيصقهميي   

اله�دي يذبح�ون الأضاح�ي عن ذويه�م وآبائهم وبذل�ك تقوى عجل�ة الإقتصاد 
في بلاد المس�لمين، أيضا المس�الخ التي تهتم بذبح الأضاحي ت�در الكثير من المال، 
أيض�ا شركات التبري�د والنق�ل التي ت�برد وتجمد الأضاح�ي وتنقله�ا إلى مختلف 
البلاد الإس�لامية عن طري�ق الجمعيات الرس�مية والأهلية فتوصله�ا إلى الفقراء 

والمحتاجين والمساكين.

ومن الأمثلة العملية التي وقفت عليها شخصيا لجنة الهدي بفرع جمعية الفيصلية 
والمبرز التي أخذت على عاتقها س�نويا في موس�م الحج حيث تنس�ق مع حملات الحج 
المحلي�ة ب�ل والقادمة من الخارج للإس�تفادة من أضاحي الهدي وجلبها إلى الأحس�اء 

ودول الخليج والعراق.

إن مثل هذه اللجان لو وجدت بكثرة لأمكن الإس�تفادة من الهدي بش�كل اكبر 
ولغطت رقعة اكبر من دول المسلمين ولشملت اسر أكثر من المحتاجين.

ومن فوائدها الإجتماعية بعث روح التكافل الإجتماعي بين إفراد المسلمين

  هذه بعض منافع الهدي والحج بشكل إجمال، على أن الإمام زين العابدين
ق�د لفت انتباهنا في مقولته إلى عدة أمور ليكون هدينا هادفا وقاصدا و خالصا مقبولا 

لله رب العالمين: 

أولاً: إخ�لاص الإرادة لله وان ه�ذا الهدي يب أن يراد به وج�ه الله طاهرا نقيا 
فإن الشرك يفسده والتوجه إلى غير الله يفقده مضمونه ومعناه.

ثسنن�سً: ب�ين الإم�ام امرا مه�ما وذا أبع�اد، بين لنا قاع�دة اليسر التي ه�ي من أهم 
القواعد الإس�لامية وأعظمها وقد اس�تمدها من القرآن الكريم التي يرس�مها بقوله: 

 .} }يُرِيدُ اللهُّ بكُِمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بكُِمُ الْعُسْرَ

ثسقث�سً:يالتذلل أولى بالمس�لم من التدهقن، وهو التكبر والتجبر والتبختر بس�بب 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 172

المال والسلطان.

وكذل�ك أراد الإمام من هذا الإنس�ان أن يبقى ع�لى طبيعته من دون تكلف ولا 
تصنع في سلوكه وحديثه ونيته.



حق سائسك بالسلطان 

رحلة حقوقية

ي�����وصاره يدشىي لاي صقدلنق�ةي س��ه��لي
وصقشن�م صقدلقي حستي صث��ن��سني خزخنهي

موقف الإمام زين العابدين من أعوان الظلمة: 

إن الطواغيت ليس بإمكانم الوصول إلى مآربهم إذا لم يدوا أعواناً لهم يعينونم 
ع�لى ما يقومون به من مظالم ومآثم، ولعلَّ من الس�ذاجة بم�كان إلقاء اللوم على عاتق 
شخص واحد توضع على مشجبه أو شماعته كل الجرائم والجنايات التي ترتكب بحق 
الأمم والش�عوب، وإغضاء الطرف عن الدائرة المحيط�ة به، الملتفة حوله، بدءاً بولاته 
وقادت�ه العس�كريين، مروراً بإعلامييه وأبواق�ه وفقهائه ووعاظ س�لطته، وانتهاءً بهذا 
المطرب أو ذاك الش�اعر اللذين لا ينفكان ينش�دان لنظامه الظالم ويروّجان له ويخففان 

جرائمه ويأخذان على أيدي من يحاول التعريض به أو الحديث عن جرائمه.

  ولعلّ الزيارة الشهيرة المعروفة بزيارة »عاشوراء« الخاصّة بالإمام الحسين
الت�ي ج�اء نصّها: »فلعن الله أمةً قتلتك، ولعن الله أمةً ظلمتك، ولعن الله أمةً س�معت 
بذلك فرضيت به« تعبّر بشكل واضح وصيح عن هذه النقطة المهمة، أي على ضرورة 

تحميل الأمّة مسؤولية حرب الحسين  ومناهضته وتكثير سواد خصومه.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 174

  ه�ذا الخي�ط الرابط ب�ين الطاغية وب�ين أعوانه، اس�تطاع الإمام الس�جاد
تش�خيصه بدقّة، وتأكيده والطرق عليه، أي إن موالاة الجائر تعتبر كبيرة من الكبائر لما 
تنط�وي عليه من تمك�ين واضح له لدرس الحق وإحياء الباطل وإظهار الظلم والجور، 
وإبطال الكتب، وقتل الأنبياء والمؤمنين، وهدم المس�اجد وتبديل السُ�نةّ وتغيير شرائع 

الله وتعاليم دينه.

فكان�ت الخطوة الثاني�ة بعد أن ثبت الإمام مركزه في الأم�ة هي: تنبيه الأمّة على 
أنّ أيّ تعامل مع الحكام وأية مساعدة لهم، حتّى في أبسط الأمور وأدنى الأشياء يعتبر 
تقويةً لحكومتهم، ومشاركةً لهم في جناياتهم لأنّ تقديم أيّ خدمةٍ لهم وإن كانت ضئيلة 
جدّاً يكون بقدره تمكيناً ومعاضدةً لهم، فراح  يؤكد على لعن )من لاق لهم دواة، 
أو ق�طّ له�م قلمًا، أو خاط لهم ثوباً، أو ناولهم عصاً(، ب�ل حرّم العمل معهم ومعونتهم 

والكسب عن طريقهم. 

 اعتمد الإمام الس�جاد  هذه القاعدة الإس�لامية، وجعلها ركيزة مهمة في 
مقاومة النظام الفاس�د، وحاول تجريده من س�لاح الوعّاظ المحيطين به، أو عصابات 
المتزلّف�ين المتملّق�ين الذين تمرّر الس�لطة الظالمة مش�اريعها من خ�لال ملقهم وتزلّفهم 

وتلميعهم لإجراءات هذه السلطة لدى العوام والسذّج والبسطاء.

 وكان الإمام الس�جاد كث�يراً ما يقول: »العامل بالظل�م والمعين له، والراضي به 
شركاء ثلاث�ة«، وكان  يح�ذّر الن�اس م�ن الت�ورّط في أعمال الظلم�ة، ولو بتكثير 
س�وادهم والتواج�د في مجالس�هم ومصاحبته�م، لأنّ الظالم لا يريد م�ن الصالح فعلًا 
الاستفادة من صلاحه أو الإقتداء به، وإنّما يحاول توريطه في جرائمه وآثامه أو توظيفه 
لتحقيق مفاس�ده ومش�اريعه، فكان  يقول: »ولا يق�ول رجل في رجل من الخير 
م�الا يعلم، إلاّ أوش�ك أن يقول فيه من الشّر م�الا يعلم، ولا اصطحب اثنان على غير 

طاعة الله إلاّ أوشك أن يتفرّقا على غير طاعة الله.



175حقيسسئسكييسقسلطسني   

ما أعظمها من رسالة حقوق، بعد أن يربطنا الإمام زين العابدين بالخالق ويبين 
لن�ا حقوقه وحق�وق الأفعال المرتبطة بعبادت�ه، ينتقل الإمام إلى ح�ق آخر من الحقوق 

وهو حقوق الناس كحقوق الأئمة والرعية والرحم و... و...

وهذا ما سوف نتطرق له تباعا.

واللافت للنظر أن الإمام خصص في حقوق الأئمة، حقين من ثلاثة في »الحاكم« 
أو »الوال« وذلك لأهمية هذا الأمر، وهو حق »سائس�ك بالس�لطان« وحق »سائسك 

بالملك«.

حق سائسك بالسلطان 

�لْطَسنِيفَأَنْييَْ لَمَيأنّكَي يسَسئسِِكَييسقسُّ سيحَقُّ )فأَرَّ
هُيرُبْتَلًىيفنِكَييمَايجََ لَهُيصللهُيقَهُي جُِ لْتَيقَهُيفتِنَةيوأنَّ
لْطَسنِيوَأَنْيتُخلصَِيقَهُيفِييصقنَِّ نحَةِي عَلَنْكَيرِتَيصقسُّ
وَأَنْيلايتُسَحِكَهُيوَاَمْييُسِطْتَيخَمُهُيعَلَنْكَيفَتَكُونَي
سَبَبَيهَاكِينمْسِكَيوَهاكهِِ.يويَذَقَّلْيويَلَطَّفْي
ي هُيعَنْ�كَيوَلايخَُ�ُّ ضَسيرَسيخَكُمُّ زِعْطَسئِ�هِيرِ�تَيصقإِّ
يمخنِ�كَيويَسْ�تَِ نُيعَلَنْ�هِيفِييذقِ�كَيي�سللهِ.يولاي
هُيولاييَُ سنمَِهُيفَإنَّكَيإنْيفََ لْتَيذقكَِيعَقَقْتَهُي يَُ �س َّ
وَعَقَقْتَينَمْسَكَيفََ إَضْتَهَسيلمَِكإُوهِهِيوَعَإَضْتَهُي
قلِْهَلَكَةِيفنِكَيوَكُنْ�تَيخَلنِقًسيأَنْييَكُونَيرُِ ننًسيقَهُي
زَي خكًسيقَهُيفنِمَايأَيىيإقَنْكَ.يوَلاياُوَّ عَلَىينمْسِكَيوَشَرِ

إلاييسلله(.

ل�كل إم�ام وحاكم ووال وأمير حق�وق على رعيته ه�ذا إن كان ذلك الوال 
والحاك�م شرعي�ا من قب�ل الش�عب مرضيا عن�د الله وعند رس�وله متصف�ا بصفة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 176

الصلاح والعدل لا متس�لطا عليهم بقوة الس�لاح والجهل مب�ذرا لأموالهم ضاربا 
بع�رض الحائ�ط مصال�ح الب�لاد والعب�اد كما ن�رى اليوم م�ن حكام الج�ور الذين 
يركض�ون وراء الفتن وتمزي�ق الأمة بل وتمزيق الوطن الواحد بالمش�اريع الطائفية 
والتفرقة العنصرية وتصنيف المواطنين عرقيا واثنيا، تاركين مواطنيهم يئنون تحت 
الفقر المقذع، تاركين تنمية البلاد اقتصادياً وعلمياً واجتماعياً. إن هؤلاء لا يعنيهم 
الإمام بكلمته تلك بل على الأمة خلعهم والبراءة منهم كما رأينا في قصص التاريخ 
الغاب�رة كفرعون ونمرود وطواغيت قريش، وليس ببعيد عنا ما حدث لطواغيت 
الع�صر صدام وحس�ني مبارك، والق�ذافي، وزي�ن العابدين، وع�لي صالح، ومن 
س�يلحقهم قريباً وما هي من الظالمين ببعيد، قد رمتهم ش�عوبهم في مزبلة التاريخ 
وإلى الأبد، س�تجري س�نن التاريخ والكون عليهم حينما تنهض وتقوم ش�عوبهم. 
والحم�د لله قاصم الجبارين مبير الظالمين مدرك الهاربين نكال الظالمين، والحمد لله 

الذي يهلك ملوكاً ويستخلف آخرين.

إن الذي�ن يعنيه�م الإمام علي ابن الحس�ين هم اؤلئك الذي�ن يصفهم جده أمير 
المؤمنين علي  في قوله الذي يبين فيه سبب طلبه للحكم ويصف الإمام الحق: 

ذِي كَانَ مِنَّا مُناَفَسَ�ةً فِي سُ�لْطَانٍ، وَلاَ الْتِمَاسَ شِيءٍ  هُ لَمْ يَكُنِ الَّ )اللَّهُمَّ إنَِّكَ تَعْلَمُ أَنَّ
صْ�لَاحَ فِي بلَِادِكَ، فَيَأْمَنَ  مِ�نْ فُضُ�ولِ الْحُطَامِ، وَلكِنْ لنِرَِدَ الْمَعَ�الِمَ مِنْ دِينكَِ، وَنُظْهِرَ الْإِ
لُ مَنْ أَنابَ، وَسَ�مِعَ  هُمْ إنِّي أَوَّ لَةُ مِنْ حُدُودِكَ. اللَّ الْمَظْلُومُ�ونَ مِ�نْ عِبَادِكَ، وَتُقَ�امَ الْمُعَطَّ
هُ لاَ يَنبَْغِي  لَاةِ. وقَ�دْ عَلِمْتُمْ أَنَّ وَأَجَابَ، لَمْ يَسْ�بقِْنيِ إلِاَّ رَسُ�ولُ اللهِ صَليَّ عَلَيْهِ وَآلهِِ باِلصَّ
مَاءِ وَالْمَغَانِ�مِ وَالْأحَْكَامِ وَإمَِامَةِ الْمُسْ�لِمِيَن الْبَخِيلُ،  أَنْ يَكُ�ونَ الْ�وَالِ عَلَى الْفُ�رُوجِ وَالدِّ
هُمْ بجَِهْلِهِ، وَلاَ الْجَ�افِي فَيَقْطَعَهُمْ بجَِفَائِهِ،  مْ نَمَْتُ�هُ، وَلاَ الْجَاهِلُ فَيُضِلَّ فَتَكُ�ونَ فِي أَمْوَالِهِ
وَلِ فَيَتَّخِ�ذَ قَوْماً دُونَ قَ�وْمٍ، وَلاَ الْمُرْتَشِي فِي الْحُكْ�مِ فَيَذْهَبَ باِلْحُقُوقِ  وَلاَ الْحَائِ�فُ للِ�دُّ

ةَ(. نَّةِ فَيُهْلِكَ الْأمَُّ وَيَقِفَ بِهَا دُونَ الَمقَاطِعِ، وَلاَ الْمَعطِّلُ للِسُّ



177حقيسسئسكييسقسلطسني   

نع�م لا بد للن�اس من س�لطان ومن وال وم�ن حاكم لتكون بيده الس�لطة 
وكل الصلاحي�ات ل�رد معل�م الدين ولإقام�ة الإصلاح ولكي يأم�ن المظلوم من 
العب�اد وتق�ام المعطلة من الحدود يدي�ر الأمور ويدبر الش�ئون وإلا لأختل النظام 
وعم�ت الفوضى وانتشر الفس�اد فلم يعد يأمن الناس ع�لى دمائهم ولا أعراضهم 

ولا أموالهم.

إن الحكم والحاكم المطلق هو الله سبحانه وتعالى فهو الذي يملك حياتنا ومماتنا، 
قالى تعالى: }إنِِ الْحُكْمُ إلِاَّ للهِِّ...{ وقد اختار مما خلق رس�لا وأنبياء حملهم أمانة تبليغ 
الرس�الة ك�ما جعلهم حكام�ا يقومون بتنفيذ م�ا حملهم، ثم أن النبي أي نبي س�تجري 
عليه س�نن الله سبحانه وس�يموت ولا بد من خليفة بعده ذي مواصفات إلهية حدًدها 
الرس�ول لك�ي يحكم الناس بالع�دل ويقوم بالمه�مات التي ألقيت ع�لى عاتقه وقد بين 
أم�ير المؤمن�ين هذه الشروط حيث قال: )وقد علمتم ان�ه لا ينبغي أن يكون الوال على 

الفروج والدماء والمغانم والأحكام وإمامة المسلمين : 

1 – أن لا يكون بخيلا، لماذا يا أمير المؤمنين ؟ لكي لا يكون مفرطا في الحرص 
على الإنفاق في الإصلاح بل يكون نما له ولقرابته وبطانته.

2 _ أن لا يك�ون جاه�لا فيضلهم بجهله، يب أن يكون اعلم الناس بالشريعة 
لأن وضيفت�ه القيادي�ة تحت�م عليه حفظها م�ن جهة وبيانا من جهة أخ�رى. وبيانا لا 
يك�ون إلا على أيدي اعلم الناس فيه�ا لأن ذلك اقرب إلى مراد الله وحكمه مضافا إلى 
هن�اك أحكاما مس�تجدة باس�تمرار ولا يعرف حكمها على حقيقته�ا إلا من قبل اعلم 
الناس وأش�دهم تفهما لروح الشريعة ونصوصها وأقواهم على الوقوف على مطلقات 
الخطابات وخصوصيتها وعلى مجملها ومبينها وعلى سائر ما يتعلق بأصول الإستنباط 
ومباني�ه وم�ن هنا قال الإمام ع�لي : »ألا وان أحق الناس بهذا الأمر - الخلافة - 

أقواهم عليه وأعلمهم بأمر الله فيه«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 178

3 – أن لا يكون جافيا فيقطع الرعية بجفائه. ويالها من صورة معبرة يرسمها 
أمير المؤمنين للحاكم الجافي )فَيَا عَجَباً! بَيْناَ هُوَ يَسْ�تَقِيلُها فِي حَيَاتهِِ إذِْ عَقَدَهَا لَآخَرَ 
، يَغْلُ�ظُ كَلْمُهَا،  هَا في حَوْزَةٍ خَشْ�ناَءََ َ عَيْهَ�ا ! فَصَيرَّ بَعْ�دَ وَفَاتِ�هِ لَشَ�دَّ مَا تَشَ�طَّرَا ضَرْ
عْبَةِ ،  عْتَ�ذَارُ مِنهَْا، فَصَاحِبُهَا كَرَاكِ�بِ الصَّ �هَا، وَيَكْثُرُ العِثَ�ارُ فيِهَا وَالْاِ وَيَخْشُ�نُ مَسُّ
مَ، فَمُنيَِ النَّاسُ لَعَمْرُ اللهِ بخَِبْطٍ وَشِ�مَاسٍ،  إنِْ أَشْ�نقََ لَهاَ خَرَمَ، وَإنِْ أَسْ�لَسَ لَهاَ تَقَحَّ

اضٍ(.  نٍ وَاعْتِرَ وَتَلَوُّ

4 _ أن لا يك�ون ظالم�ا جاع�لا عب�اد الله دولا. بل يب أن يكون ع�ادلا عارفا 
بالأصول والفروع عاملا بها مجانبا للحرام، لأن الفاس�ق الحائف يفضل قوم على قوم 
في العطاء وتقس�يم الأموال بلا موجب للتفضيل« وال�دول بضم الدال هي الأموال، 
ق�ال تعالى: }كَ�يْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأغَْنيَِاء مِنكُ�مْ{. وما أجمل وصف أمير المؤمنين 
في هذا المجال )إلَِى أَنْ قَامَ ثَالثُِ القَوْمِ، نَافجَِاً حِضْنيَْهِ بَيْنَ نَثيِلِهِ وَمُعْتَلَفِهِ ، وَقَامَ مَعَهُ بَنوُ 
بيِ�عِ، إلَِى أَنِ انْتَكَثَ عَلَيْهِ فَتْلُهُ، وَأَجْهَزَ عَلَيْهِ  بلِ نبِْتَةَ الرَّ أَبيِ�هِ يَخْضَمُ�ونَ مَالَ اللهِ خَضْمَ الْإِ

عَمَلُهُ، وَكَبَتْ بهِِ بطِْنتَُهُ(.

5 – أن لا يك�ون مرتش�يا في الحك�م فيذه�ب بالحقوق ويقف به�ا دون المقاطع 
وهي الحدود التي عينها الله.

6 – أن لا يك�ون معط�لا للس�نة فتهل�ك الأمة ب�ل يب أن يك�ون مؤمنا يعتقد 
بالشريعة الإس�لامية أصولا وفروعا، عقائدا وأحكام�ا لأن الكافر يحمل الفكرة التي 

تناقض الإيمان وتخالفه وبهذا يكون خطرا يلحق بالدين والدولة.

وم�ن هن�ا وبعد أن عرفنا الشروط التي ي�ب أن تتوفر في الحاكم كي يصبح 
حاك�ما وقائ�دا شرعيا يقبله الإس�لام نرف�ض كل القيادات المزيفة التي اختلس�ت 
الحكم في جنح الظلام دون مؤهلات ولا كفاءات بل هذه القيادات في نظر الإسلام 



179حقيسسئسكييسقسلطسني   

غاصبة معتدية لا يوز مس�اندتها ولا الدخ�ول معها في ظلمها ومن هنا يب على 
المجتمعات الإس�لامية أن تهيئ الأجواء لقيادات مؤهل�ة بكل الكفاءات المطلوبة 
لأن هذه القيادات المؤهلة هي التي تقلب مفاهيم الناس وثقافاتهم وتحولهم إلى أن 
يكونوا أعضاء صالحين وتجلب لهم الإستقلال والعزة وكما يقول المثل »الناس على 

دين ملوكهم«.

هذه القيادات المؤهلة هي التي يرش�دنا الإمام زين العابدين في رس�الته إلى 
كيفي�ة التعامل معها وما هو واجبنا نحوه�ا إذ أن الحاكم يتمتع بصلاحيات فصل 
الخصوم�ة وقطع المنازع�ات وإعلان الحرب وعق�د الصلح والمهادن�ة وبيده أزمة 
الأم�ور كله�ا، إليه تنته�ي وعنه تصدر وقد يخطئ في م�ورد أو يتعثر في قضية فعلى 
الرعية إرشاده بأيسر الطرق وأسهلها بحيث تخرج عن تبعة ما يلحقها من وجوب 
الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، عليك أن لا تعترض س�بيله إلى مستوى اللغط 
والث�ورة والفوضى لأن ذلك يؤدي إلى أن ينال منك وبذلك تعرضه للعقوبة فيك 
وتع�رض نفس�ك لنقمته، فلا يوز الوقوف في وجهه ولا رف�ض أمره ولا مخالفته 
في رأيه لأن ذلك يس�لبه صلاحية التنفيذ وتس�قط هيبته من النفوس ويتمرد عليه 
كل م�ن يخالفه في هواه ومعتقده وتوجه�ه فيج��ب أن تق�دم له النصيحة وعليك 
إذا رأي�ت خط��أ أن تصلح�ه فتح�اول أن ت�دله عليه وتوقف�ه على وجهه الس�ليم 

وغير ذلك.

أم�ا إذا كان خ�لاف ذل�ك فوج�ب فيه ق�ول رس�ول الله ووجب في�ه الجهاد 
  أيها الناس، إن رس�ول الله« : والتضحي�ة بالدم�اء، قال الإمام الحس�ين
ق�ال من رأى منكم س�لطاناً جائراً مس�تحلًا لح�رم الله، ناكثاً لعهد الله، مخالفاً لسُ�نة 
رسول الله ، يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يغيّر عليه بفعل ولا قول 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 180

كان حقاً على الله أن يدخله مدخله، ألا وإن هؤلاء قد لزموا طاعة الشيطان، وتركوا 
طاعة الرحمن، وأظهروا الفساد، وعطلوا الحدود، واستأثروا بالفيء ، وأحلّوا حرام 

الله وحرموا حلاله«يعني بني أمية.

 



حـق سـائـسـك بالـعـلـم 
أو

حـق الـمعـلـم 

رحلة حقوقية

ا �إت صقت ي صق��مخ��تي ذروزي إق��ىي خنبىي
صقق�مل إارصك��ه��سي وع��تي صلأك���في عنهسي

حين�ما كان الإمام زين العابدين  في مس�جد الجامع بدمش�ق إبان الس�بي، 
س�مع خطيب المسجد يس�ب عليا والحس�ن والحس�ين، التفت إليه قائلا: »ويحك أيّها 

الخاطب اشتريت رضى المخلوق بسخط الخالق فتبوأ مقعدك من النار«.

مث�ل ه�ؤلاء العل�ماء وعاظ الس�لاطين لا طاعة ولا اح�ترام لهم، ث�م ان الإمام 
زي�ن العابدين  صعد المن�بر بعد اذن الطاغية يزيد بن معاوية وكان الأخير كارها 
لذلك، ولم يس�تجب لرغبة الحضور بالس�ماح له بارتقاء المنبر حتى قالوا له: وما قدر ما 
يحس�ن ه�ذا، فقال له�م: إنه من أهل بيت زق�وا العلم زقا لإن صعد المن�بر لن ينزل إلا 
بفضيحتي وفضيحة آل أبي س�فيان«، لكنه بعد ذلك اس�تجاب لهم وطلب من الإمام 
الاختصار فقال : »ايها الناس اعطينا ستا وفضلنا بسبع، أعطينا: العلم، والحلم، 
والفصاح�ة، والبلاغة، والش�جاعة، والمحبة في قلوب المؤمن�ين، وفضّلنا بأن مناّ النبي 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 182

المختار، ومنا الصديق، ومنا الطيار، ومنا اس�د الله واس�د رس�وله، ومنا سيدة النساء، 
ومنا سبطا هذه الأمة، ومنا مهديها.

فالإم�ام بدأخطاب�ه بأن الله س�بحانه قد اعطاه�م العلم، وكان أم�ير المؤمنين 
ع�لي  يق�ول: »علمن�ي رس�ول الله ألف باب م�ن العلم يفتح ل م�ن كل باب 
ال�ف ب�اب«، وما يري لعلي يري للحس�ن والحس�ين وهكذا بقي�ة المعصومين من 
الع�ترة الطاهرة إلى آخرهم وقائمهم ويقول فيهم »هُمْ عَيْشُ الْعِلْمِ، وَمَوْتُ الْجَهْلِ، 
كُ�مْ حِلْمُهُمْ عَنْ عِلْمِهِمْ، ظَاهِرُهُمْ عَنْ بَاطِنهِِ�مْ، وَصَمْتُهُمْ عَنْ حِكَمِ مَنطِْقِهِمْ.  بِرُ يُخْ
عْتصَِامِ، بِهِمْ عَادَ  سْلَامِ، وَوَلائَِجُ الْإِ تَلِفُونَ فيِهِ. هُمْ دَعَائِمُ الْإِ لاَ يُخَالفُِونَ الْحَقَّ وَلاَ يَخْ
ينَ  الْحَ�قُّ فِي نصَِابِ�هِ، وَانْزَاحَ الْبَاطِلُ عَنْ مُقَامِهِ، وَانْقَطَعَ لسَِ�انُهُ عَ�نْ مَنبْتِهِِ. عَقَلُوا الدِّ

عَقْلَ وِعَايَةٍ وَرِعَايَةٍ، لاَ عَقْلَ سَمَاعٍ وَرِوَايَةٍ. فَإنَِّ رُوَاةَ الْعِلْمِ كَثيٌِر، وَرُعَاتَهُ قَلِيلٌ«.

هؤلاء هم العلماء ومن اس�تن بس�نتهم وس�ار بس�يرتهم من علماء المسلمين التي 
يب طاعتهم واحترامهم والسماع لهم.

هذا الذي علمه رس�ول الله  ألف ب�اب من العلم »يقول من علّمني حرفا 
صت ل�ه عبدا، ويق�ول أنا عبد من عبيد محمد «، والعبودي�ة هنا بمعنى الطاعة 

والإنقياد والسمع، لا بمعنى العبادة من دون الله.

وقال زين العابدين في نشر العلم: 

جواهإه علبي  م��ن  اكتم  لا  فيمت�ت�ناإن��ي  جهل  ذو  العلم  يإى  لا  كي 
ح�سن اب�و  هذا  ف�ي  ي�ق��دم  الحسناوقد  قبله  وأوصى  الح�سين  الى 
به أب��وح  لو  ع�لم  ج�وهإ  الوث�ناف�إب  ي�ع�بد  م�بن  أنت  لي  ل�ق�ي�ل 
امي صالحون  رج��ال  ح�س�ناولأستحل  ي�أي�ون�ه  ما  اق�ب�ح  ي�إون 

وقال الشيخ المفيد رضوان الله عليه مشيدا بعلوم زين العابدين  وقد روى 
عن�ه الفقهاء من العل�وم ما لا تحصى كثرة، وحفظ عنه من المواعظ والأدعية، وفضائل 

القرآن، والحلال والحرام، والمغازي والأيام ما هو مشهور بين العلماء. 



183ح�قيصق�ب �ل�مي   

ورد في الحدي�ث عن رس�ول الله : »أنا وأنت يا ع�لي ابوا هذه الأمة« وقال 
كْمَةَ{ هم معلموها ومربوها،  مُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِ يهِمْ وَيُعَلِّ تعالى في حق رس�وله: }يُزَكِّ

فحق على كل متعلم أن يحترم ويسمع لمعلمه إن كان ناطقا بالحق.

لا زلنا احبتي في حقوق الأئمة والحق الثاني منها وهو »حق السائس بالعلم«.

حـق سـائـسـك بالـعـلـم أو حـق الـمعـلـم

يسَسئسِِ�كَييسقِ لْ��مِيفسقتَّْ ظنِ�مُيقَ�هُي �سيحَ�قُّ وأَرَّ
لمَِجْلسِِ�هِيوَحُسْ�تُيصلاسْ��تمَِاعِيإقن�هِي وصقتَّوْاِ�يُري
وَصزاْبَ�سلُيعَلَنْهيوَصلْمَُ ونةُيقَهُيعَلَىينمْسِ�كَيفنِمَايلاي
غَيقَهُيعَقلَكَي غِنَ�ىييكَيعَنْهُيرِ�تْيصقِْ لْمِييأَنْييُمَ�إِّ
يقَهُي لىِّ هُيفَهْبَ�كَيويُزَكِّ يقَ�هُياَلْبَ�كَيوتَُ َ�ِ� وَتُْ
صتِيوَنقْصيصقشّ�هَوَصتِ،يوَأَنْي كِيصقلّذَّ كَييتَرْ يََ�َ
يَْ لَ��مَيأَنَّكَيفنِ�مَايأَققَىيإقَنْ�كَيرَسُ�وقُهُيإلَىيرَتْي
هْلِيفَلَزِرَكَيحُسْ�تُيصقتَّأْاِخَةِي قَقِنَكَيرِ�تْيأَهْلِيصلْجَ
نْهُيفِيييَأْاِخَةِيرِسَ�سقَتهِِيوَصقْقِنَسلِي عَنْهُيإقَنْهِ�مْ،يولايتَخُ
سيوأنيلاييإفعيعلنهيصويك،ي مْتََ بَهسيعَنْهُيإذصييَقَلَّ
ولايتنبيأحمصًيخس�أقهيعتيش�ئ،يحتىيخكوني
ثيفييملس�هيأحمصً،ي ه�ويصقذيييجنب،يولايتمِّ
ولاييغت�سبيعن�مهيأح�مصً،يوأنييمف�عيعنهيإذصي
ذكإيعنمكييس�وء،يوأنييس�تريعنوي�هيويظهإي
رنساب�ه،يولايتسق�عيقهيع�موصًيولايي �ساييقهي
وقن�سً،يفإذصيف لتيذقكيش�هميق�كيرائكةيصللهي
يأن�كيا ميه،يوي لبتيعلبهيللهيجليصس�بهي

زَيإلاييسللهِ. لايقلنسسيوَلايحَوْلَيوَلاياُوَّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 184

وردت كلمة »علم« ومش�تقاتها في القرآن الكريم »486« مرة، ولعلها من أكثر 
الألف�اظ تكرارا بعد لفظ الجلالة. ولا يعلم كتاب كالقرآن الكريم اهتم بالعلم وطلبه 
ذِينَ لَا يَعْلَمُونَ{ ذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّ وأهله واحترامهم وتكريمهم فقال: }هَلْ يَسْتَوِي الَّ

وقال: }إنَِّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهَِّ أَتْقَاكُمْ{.

إن لقب المعلم كبير، ولقد كان الأولون لا يطلقون لقب المعلم ألا على من أحرز 
اثنين وس�تين علما وفنا )كأفلاطون وس�قراط والفارابي وابن س�ينا( وبعضهم يحجب 

اللقب عن أفلاطون وابن سينا لعدم توفره فيهما.

المعل�م أكرم ب�ه رجلا عظيما فك عق�ال الجهل بالعلم وفج�ر عبقريات الرجال 
بما أعطى وقدم، انه إنس�ان ذو رس�الة تمت�از بالعطاء والبذل انه ش�معة انارت الدرب 
للس�الكين، ذابت من اجل وصولهم إلى الحقيقة وش�اطئ الس�لامة، إنس�ان ارتفع عن 
الأناني�ات وح�ب الذات ليعيش من اج�ل الآخرين، من اج�ل أن يفتح قلوبهم ويحل 
عماهم ويرفع مستواهم، إنسان في كل حرف من ابجدياته نداء بالحب وصخة بالتقدم 
وث�ورة للتحري�ر والإنقاذ، عاش م�ع الأطفال ال�براءة والطهر يغ�دق عليهم من حبه 
وحنانه ويزرع في نفوس�هم الألفة والكبرياء وعاش مع الش�باب في تطلعاتهم وآمالهم 
يدفعه�م نح�و الأمج�اد العظيمة والفتوح�ات الكب�يرة في كل مجالات العل�م والأدب 
والأخلاق والمدنيات والحضارات، عاش في المدرسة معلما ناجحا تمتع بسلامة الرؤية 

وحسن النية والعمل المخلص والجهاد المثمر)1(.

المعلم مع تلامذته أب رحيم وأم حنون يدخل إلى نفوسهم فيطهرها من الرذائل 
والنقائ�ص ويكملها بالفضائل والمحاس�ن، يترك تلامذته في أوق�ات عطلاتهم ولكنه 
يبقى يفكر فيهم وفيما يصلحهم، انه إنسان فوق الناس يستحق الإحترام والتقدير من 

كل الناس وخصوصا ممن أحسن إليهم وأكرمهم وعلمهم وهذب نفوسهم.

قال أمير الشعراء »شوقي«: 
ال�ت�ب�ج�ي�ا وف��ه  لل�بعل�م  رس��ولاق�م  يكون  ان  ال�بعلم  ك�اا 

)1( رسالة الحقوق »عباس الموسوي«- حق المعلم.



185ح�قيصق�ب �ل�مي   

صقذي رتي صج��لي أوي صش��إفي وع��ق��ولاأعلبتي أن��م��س��سي وخ��ن��ش��ىءي خبن ي
ر لم خ�نإي صق��ل��ه��مي صلأوق��ىسبحسن�كي صق��ق��إوني يسققلمي علبتي
ظلبسيه رتي صق قلي ه��ذصي سبناأخإجتي صقببنتي صق��ن��وري وهمخت�هي
ي�سرز صقب� لمي ي��ن�مي ر قولاوط�ب� �تهي وي���سرزي صق��ح��مخ��مي ص��مئي
رإشمص روسىي ي��سق��ت��ورصزي صزنجناصرس��ل��تي ف لمي صق�ب�ت�ولي وصي�����تي
رحبمص صق��ب��ن��سني خنبوعي صقتنزخاوف��ج��إتي ون���سولي صقحمخثي فسقىي
رشى ع��ملاي خكتي قمي صقب لمي ضئناوصذصي صقشبسبي ف ي صق مصقةي روحي
ي نإز قحظي س��سءي صقب لمي حولاوإذصي صقب سئإي خ��مهي علىي ج��سءتي
صقهوى سببي رتي صزرش��ساي أيىي صقتضلناوصذصي فسبهي صق��غ��إوري ور���تي
أخااهم ف ي صق�قولي أصنبي وع�وخاوصذصي ر�أيبسي ع�ل�نهمي ف�أا�مي

ويقول السيد محمد جمال الهاشمي : 

يس�لق صق�نشئي ر�مرجكي فيي صلأس�ت�سذي أخ�هسي
ر  امي يوجنهكي حولي فؤصا....ي كمي فحنسنسي
وأر  فأر�تمي صق�تريةي فيي صق�ب�ذري ن�ثإتي ا�مي
ف�ن�ل�ق أقفي فيي آرصئهي ر�تي خ�زح�في ا�سئ�مي
تخ�ل�ق روح�كي رتي وصلأرةي صلأر�ةي خ�سق�قي
يأنق يسقش إي روحكي رتي صلمحبوبي يإسبكي

أجل المعلم أب روحي يعطينا غذاءا روحيا فكريا ثمينا، فيجب تعظيمه وتوقيره 
واحترامه والتعاون معه في سبيل التعلم، لأن التعلم والتعليم عملية تعاون بين المعلم 
والمتعل�م فيجب على المتعلم أن يحس�ن الإصغاء والإس�تماع والإقب�ال على المعلم بكل 

نفسه، ففي ذلك تعظيم وتوقير وإجلال لمقام المعلم وشأنه.

ويضيف الإمام السجاد  إلى ذلك كله أن نؤدي عن المعلم فنحسن الأداء، 
دْتَه«. نهُْ فِي تَأْدِيَةِ رِسَ�الَتهِِ وَالْقِيَامِ بَها عَنهُْ إذا تَقَلَّ ولا ننقص ولا نزيد على ما قال »ولا تَخُ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 186

ويزي�د  بالتعظي�م والتوق�ير أن تك�ون عن�د معلم�ك كما تك�ون بين يدي 
أبويك.يب عليك أن لا ترفع فوق صوته وأن تدفع عنه كل ما يمس�ه بس�وء في حال 
حضوره وغيبته، وأن تظهر ما تعرف له من فضل، وتنشر بين الناس ما لمس�ت منه من 
مع�روف، وأن تخف�ي عن الناس ما اطلعت على بعض مكنوناته مما لا يحس�ن أن يطلع 
عليه�ا أح�د«، وبديهي أن للمعلم ش�أنا عظيما، ومقاما محم�ودا في المجتمع الذي يقدر 

مهمة التعليم حق رعايتها.

وس�ئل الإس�كندر : ما بالك توقر معلمك أكثر من والدك ؟ فقال: »لأن المعلم 
سبب لحياتي الباقية ووالدي سبب لحياتي الفانية«.

وم�ا كان س�قراط إلا معل�ما عل�م تلامي�ذه المبادئ الطيب�ة حتى عزم�وا على أن 
يضح�وا بحياته�م من أجل تخليصه من حكم الإعدام الصادرة بحقه، لكنه أبى ومات 
في س�بيل الواجب ورعاية القانون، فعل�م الناس بموته حب الموت من أجل المحافظة 
على النظام. وكذلك »أرسطو«و»أفلاطون« و»فيتاغورس« و»ارخميدس« و»أقليدس« 
وغيره�م من الحكماء الذين كان�وا معلمين، هذبوا اليونان القديم وكونوا له مدنية هي 

أساس حضارات الأمم التي لا نزال نشاهد آثارها وعظمتها إلى اليوم.

المعلم في نظر الإسلام له حقوق كثيرة وخصوصا على طلابه وتلامذته.

كيف يب أن يكون التلميذ أمام أستاذه في مدرسته ؟ وفي خارجه ؟ في حضوره 
وفي غيابه ؟ كيف يخاطبه ؟ كيف يستفهم منه ؟ كيف يعامله ؟

إن المعل�م ق�دوة وصاحب فضل ي�ب توق�يره وتعظيمه كما يق�ول الإمام زين 
العابدي�ن في رس�الته وقد كان أمير المؤمنين  يق�ول: إن من حق العالم أن لا تكثر 
عليه السؤال ولا تأخذ بثوبه واذا دخلت عليه وعنده قوم فسلم عليهم وخصه بالتحية 
دونم واجلس بين يديه ولا تجلس خلفه ولا تغمز بعينك ولا تشر بيدك ولا تكثر من 

القول: قال فلان وقال فلان خلافا لقوله ولا تضجر بطول صحبته.

وقد ذكر عدد من العلماء جملة من الآداب المختصة بالمتعلم مع أستاذه ومعلمه، 
ومنهم الش�يخ الش�هيد الثاني في كتابه »منية المريد في آداب المفيد والمس�تفيد« وقد ذكر 



187ح�قيصق�ب �ل�مي   

أربعين أمرا من آداب المتعلم ونحن هنا نذكر بعضا منها بإختصار.

- وهو أهمها: أن يقدم النظر فيمن يأخذ عنه العلم ويكتس�ب حس�ن الأخلاق 
والآداب، فليخ�تر م�ن كملت أهليت�ه وظهرت ديانته وتحقق�ت معرفته وعرفت عفته 

واشتهرت صيانته وسيادته وظهرت مروئته.

- أن يعتقد في شيخه أستاذه انه الأب الحقيقي والوالد الروحاني وهو أعظم من 
الوالد الجسماني فيبالغ بعد الأب في حقه.

- أن ينظ�ر بعين الإحترام والإجلال والإك�رام ويرب صفحا عن عيوبه فان 
ذلك اقرب إلى انتفاعه به ورسوخ ما يسمعه منه في ذهنه.

- أن يتواض�ع ل�ه زيادة على ما أمر به من التواضع للعلماء وأن التش�مر في خدمته شرف 
وقد قال النبي  من علم أحدا مسألة ملك رقه قيل: أيبيعه ويشتريه ؟ قال : يأمره وينهاه.

- أن يلس بين يديه جلس�ة الأدب بس�كون وخضوع واطراق رأس وتواضع 
وخشوع.

- أن يصغ�ي إلى الش�يخ »المعل�م« ناظرا إليه ويقب�ل بكليته علي�ه متعقلا لقوله 
بحي�ث لا يحوج�ه إلى إع�ادة ال�كلام وه�ذا ما أش�ار إليه الإم�ام زين العابدي�ن بقوله 

»وحسن الإستماع إليه والإقبال عليه«.

- انه لا ينبغي »للطالب« أن يكرر سؤال ما يعلمه ولا استفهام ما يفهمه، 

ك�ما ذكر الش�يخ النراق�ي في كتابه جامع الس�عادات الج�زء الأول في باب آداب 
التعلم والتعليم ثمانية أمور من الآداب ومنها: 

- أن يعمل »الطالب« بما يفهم ويعلم فإن من عمل بما يعلم ورثه الله ما لم يعلم. 
ق�ال الص�ادق  »العلم مقرون إلى العمل، من علم عمل ومن عمل علم، والعلم 
يهتف بالعمل فإن أجابه وإلا ارتحل عنه« وعن الس�جاد : »مكتوب في الأنجيل 
لا تطلب�وا عل�م ما لا تعملون ولما تعلم�وا بما عملتم، فإن العل�م اذا لم يعمل به لم يزدد 

صاحبه الا كفرا ولم يزدده من الله الا بعدا«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 188

- أن يحاف�ظ شرائ�ط الخض�وع والأدب للمعلم، ولا يرد عليه ش�يئا بالمواجهة، 
ويك�ون محب�ا له بقلبه، ولا ينس�ى حقوقه، لأن�ه والده المعنوي الروح�اني، وهو أعظم 
الآب�اء الثلاثة. قال الإم�ام الصادق : »اطلبوا العلم وتزينوا معه بالحلم والوقار، 
وتواضع�وا لم�ن تعلمون�ه العلم، وتواضع�وا لمن طلبتم من�ه العل�م، ولا تكونوا علماء 

جبارين فيذهب باطلكم بحقكم«.

وق�ال الغ�زال: »اعل�م أن للإنس�ان في علمه أربعة أح�وال كحاله في اقتن�اء الأموال، إذ 
لصاح�ب الم�ال حال اس�تفادة فيكون مكتس�با، وحال ادخ�ار فيكون غنيا عن الس�ؤال، وحال 

إنفاق على نفسه فيكون منتفعا، وحال بذل لغيره فيكون سخيا متفضلا، وهي أشرف أحواله.

فكذل�ك العل�م يقتنى كما يقتنى المال: فله حال طلب واكتس�اب وحال تحصيل 
يغني عن الس�ؤال، وحال اس�تبصار وهو التفكر في المحصل والتمتع به وحال تبصير 

وهو أشرف الأحوال.

فم�ن عل�م وعمل وعلًم فهو يدعى عظيما، فإنه كالش�مس ت�ضيء لغيرها وهي 
مضيئة في نفسها، وكالمسك يطيب غيره وهو طيب.

وال�ذي يعلم ولا يعمل به كالدفتر الذي يفيد غيره وهو خال عن التعلم وذبالة 
المصباح تضيء لغيرها وهي تحترق كما قيل:

وق���دت ذب���ال���ة  إلا  ه���و  يحتإقم���ا  وه���ي  ل��ل��ن��اس  ي��ض��يء 

إن علماءن�ا تمتعوا بأخلاق وآداب هي في قمة الكمال كطلاب متعلمين وكأس�اتذة 
معلم�ين، إنا تعاليم الإس�لام العظيم الذي يدخ�ل إلى القلب وال�روح فيقلب الموازين 
ويص�وغ الرج�ال صياغ�ة رباني�ة تتجس�د في كل حركة وخط�رة قل�ب وفي كل هاجس 
وضمير ورفة عين يرسمها لنا ويبينها لنا سيدنا زين العابدين في تعاليمه تلك راجين من 
كل متعلم ومعلم الأخذ بها وتطبيقها، نس�أل المولى أن يم�ن علينا بمراجعة تراثنا وآدابنا 

وأخلاقنا وتعاليمنا حتى نجسدها من جديد ونطبق مداليلها كما هي وبالله التوفيق.



حق المالك 

رحلة حقوقية

ق�كم صق�ن�ب ي ا�سلي صني ي�قوقوني ذصي رسي
صلأر�م آخ�إي وصن�ت�مي ص�ن تمي ذصي ر��سي

رن�قل�ب  ي �مي ينت ي ويأه�لي ي تإي ي
يمل ض�����إج��وصي ورنهمي صس���سرىي رنهمي

قكم ن حتي صذي ج��زصئ�� ي ه��ذصي ك��سني ر��سي
رحب  ذويي ف�� ي ي��س��وءي خلمتبون ي

 كان الرقّ نظاماً متّبعاً قبل الإسلام وجاء الإسلام لعلاجه واجتثاثه }فَلَا اقْتَحَمَ 
الْعَقَبَ�ةَ * وَمَ�ا أَدْرَاكَ مَ�ا الْعَقَبَ�ةُ * فَكُّ رَقَبَةٍ{، ك�ما أنّه كان نتيج�ة طبيعية للفتوحات 
الإس�لامية ووق�وع الآلاف من أبناء البل�دان المفتوحة أسرى بأيدي المس�لمين، الأمر 
ال�ذي لابدّ منه لمس�اومة ح�كّام البلدان الأخرى على تحرير أسرى المس�لمين... فضلًا 

عن كونه حالة طبيعية في الوسط الاجتماعي آنذاك. 

ولم�ا كان هؤلاء العبيد يش�كّلون شريحة إجتماعية مهمة يُنظ�ر إليها نظرة إزدراء 
ودوني�ة طبعاً، وكان معظمهم لا يس�تطيع التمرد على س�يده بحكم النظام الإجتماعي 
القائم، ولا يد بدّاً من العمل معه أوله مقابل لقيمات يس�دُّ بها رمقه، أو أمانٍ يحفظ له 
حيات�ه، من خ�لال إنتمائه لهذا البيت أو هذا الرجل، كان ع�لى الإمام زين العابدين أن 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 190

يتعامل مع الظاهرة من موقع المسؤولية، إذ عليه أولاً أن يُعاملهم كبشر لا يختلفون عن 
غيرهم في طموحاتهم وتطلعاتهم وآمالهم، وأيضاً في تطلعاته هو  لكسب ودّهم 

وتربيتهم وزرع القيم الرسالية في نفوسهم.

  وح�ين كان الواح�د من ه�ؤلاء يُخاطب بكلمة »يا عبدي وي�ا أمتي« كان
يخاطبه�م »ي�ا فتاي ويا فتاتي«؛ إذ كان يرى فيهم رصيداً اجتماعياً مؤثراً لنشر الِاس�لام 

وقيمه وتعاليمه. 

لا زلنا في حقوق الأئبة وحق السائع بالملك 

حق سائسك بالملك 

ا حَقُّ سَائسِِ�كَ بالملِْكِ فَنَحْوٌ مِنْ سَائسِِكَ  وأمَّ
�لْطَانِ إلاّ أَنَّ ه�ذَا يَبْلِ�كُ مَ�ا لا يَبْلكُِ�هُ  بالسُّ
ذاكَ، يَلْزِمُ�كَ طَاعَتُ�هُ فيِمَا اَقَّ وَجَ�لَّ مِنْكَ إلاّ 
أَنْ تُخإِجَ�كَ مِ�نْ وُجُ��وب حَ�قِّ الله، ويَحُولَ 
هِ وَحُقُوقِ الَخلْقِ، فَ�إذَا قَضَيْتَهُ  بَينَ�كَ وبَنَْ حَقِّ
زَ إلاّ  هِ فَتَشَ�اغَلْتَ بهِ. ولا قُوَّ رَجَ��عْتَ إلَى حَقِّ

باللهِ.

لقد نظر الإمام العظيم إلى المملوك نظرة مس�تمدة من جوهر الإس�لام وواقعه، 
فالممل�وك كالحر قد صنعه الله، وخلق له الس�مع والبصر، وأجرى له الرزق، كما صنع 
ذلك للحر، وليس للمالك أن يتجبر أو يتكبر عليه، وليس له أن يرهقه، أو يحمله فوق 
طاقته، وإنما عليه أن يعامله بالحس�نى، فيطعمه مما يأكل، ويلبس�ه مما يلبس، وينظر إليه 
كما ينظر إلى أفراد عائلته، وبهذا فقد حفظ الإسلام للرق مكانته، ونفى عنه كل منقصة 

أو حزازة.

ماهي سياس�ة الإس�لام ورجال الإس�لام وممثليه تجاه ظاهرة الرق والإستعباد، 



191حقيصقبسقكي   

ه�ذا ما س�نحاول أن نس�لط الض�وء عليه من خ�لال الأمثلة والتطبيق�ات الحية لا كما 
يتشدق به الغرب حاضراً ومن يؤيدونه في ذلك.

سير الاستعباد في التاريخ: 

س�نة الرق والاس�تعباد ربما كانت مجهولة من حيث تاريخ ش�يوعها في المجتمع 
الإنس�اني لكن أكثر الرقيق كانوا مأخوذين في أول الأمر بالقتال والتغلب ثم يلحق به 
الأولاد والنساء، ولذلك نعثر في تاريخ الأمم القوية الحربية من القصص والحكايات 

وكذا القوانين والأحكام المربوطة بالاسترقاق بالسبي على مالا يوجد في غيرهم.

وق�د كان دائ�راً بين الأمم المتمدن�ة القديمة كالهند واليون�ان والرومان وإيران، 
وب�ين الملي�ين كاليه�ود والنصارى على ما يس�تفاد من الت�وراة والإنجي�ل حتى ظهور 
الإس�لام فأنفذ أصله مع تضييق في دائرته وإصلاح لأحكامه المقررة، ثم آل الأمر إلى 

أن قرر مؤتمر بروسل إلغاء الاستعباد سنة 1890م. 

قال »فردينان توتل« في معجمه لأعلام الشرق والغرب: 

كان الرق ش�ائعاً عند الأقدمين، وكان الرقيق يؤخذ من أسرى وس�بايا الحرب 
وم�ن الش�عوب المغلوب�ة، كان لل�رق نظام مع�روف عند اليه�ود واليون�ان والرومان 

والعرب في الجاهلية والإسلام.

وق�د أُلغي نظ�ام الرق تدريا : في الهند )1843م( وفي المس�تعمرات الفرنس�ية 
)1848م( وق�ي الولاي�ات المتح�دة بعد ح�رب الانفص�ال )1875م( وفي البرازيل 
)1888م( إلى أن اتخذ مؤتمر بروس�ل قراراً بإلغاء الاس�تعباد )1890( غير أنه لا يزال 

موجوداً فعلًا بين بعض القبائل في أفريقيا وآسيا.

ومبدأ إلغاء الرق هو تساوي البشر بالحقوق والواجبات.

وسنقسم بحثنا هذا في ثلاثة فصول صلأول في أسباب حصول الرق والإستعباد، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 192

ثانيا سياس�ة معاملة الأرقاء، وأخيرا سياس�ة س�بل إعتاقهم، ولن نتطرق في بحثنا عن 
المقارنة بين معاملة الأرقاء بين مختلف الأمم حتى لا نطيل الحديث.

أولا: أسباب الرق: 

قسم الإسلام الاستعباد بحس�ب أسبابه، إلى ثلاثة: الحرب، والتغلب والولاية 
كالأب�وة ونحوه�ا فألغى س�ببين من الثلاثة من أصل�ه وهما التغل�ب والولاية. فاعتبر 
احترام الناس شرعاً س�واء م�ن ملك ورعية وحاكم ومحك�وم وأمير وجندي ومخدوم 
وخ�ادم بإلغ�اء الامتيازات والاختصاصات الحيوية، والتس�وية ب�ين الأفراد في حرمة 
نفوس�هم وأعراضه�م وأمواله�م، والاعتن�اء بش�عورهم وإرادته�م - وه�و الاختيار 
الت�ام في ح�دود الحقوق المحترمة - وأعمالهم وما اكتس�بوا وهو تس�لطهم على أموالهم 
ومناف�ع وجوده�م م�ن الأفعال فليس لوال الأمر في الإس�لام إلا الولاي�ة على الناس 
في إج�راء الحدود والأحكام وفي أط�راف المصالح العامة العائدة على المجتمع الديني، 
وأم�ا ما تش�تهيه نفس�ه وم�ا يس�تحبه لحيات�ه الفردية فهو كأح�د الن�اس لا يختص من 
بينه�م بخصيص�ة، ولا ينفذ أمره في الكثير مما يهواه لنفس�ه ولا في القليل، يرتفع بذلك 

الاسترقاق التغلبي بارتفاع موضوعه.

وع�دّل ولاية الآب�اء لأبنائهم فلهم ح�ق الحضانة والحفظ وعليه�م حق التربية 
والتعلي�م وحفظ أموالهم ما داموا محجورين بالصغر فإذا بلغوا بالرش�د فهم وآباؤهم 
س�واء في الحق�وق الإجتماعي�ة الديني�ة، وهم أح�رار في حياتهم، لهم الخ�يرة فيما رضوا 

لأنفسهم نعم أكدت التوصية لآبائهم عليهم بإحسان ومراعاة حرمة التربية.)1(

وأما النساء فقد وضع لهن من المكانة في المجتمع واعتبر لهن من الزنة الإجتماعية 
م�ا لا ي�وز عند العقل الس�ليم التخط�ي عنه ولو بخط�وة، فصرن بذلك أحد ش�قّي 
المجتمع الإنس�اني وقد كن في الدنيا محرومات من ذلك، وأُعطين الحرية والإختيار في 

الزواج وتملك المال وقد كن محرومات أو غير مستقلات في ذلك.

)1(  المصدر تفسير الميزان ج6.



193حقيصقبسقكي   

وش�اركن الرج�ال في أمور واختصصن عنه�م بأمور أخ�رى واختص الرجال 
بأمور كأمر النفقة وحضور معارك القتال ونحو ذلك، كل ذلك عن مراعاة تامة لقوام 

وجودهن وتركيب بنانن.

وقد ورد ذلك كله تفصيلًا في أواخر سورة البقرة وفي أوائل سورة النساء وتبين 
أن النس�اء مختصات في الإس�لام بمزيد من الرفق من قبل الرجال بما لا يوجد نحوه في 

سائر السنن الإجتماعية قديمها وحديثها.

وقد أبقى الإسلام السبب الثالث من الأسباب الثلاثة للاستعباد أعني الحرب، 
وهو أن يس�بي الكافر المحارب لله ورسوله والمؤمنين، وأما اقتتال المؤمنين بعضهم مع 
بع�ض فلا س�بي فيه ولا اس�تعباد بل يقات�ل الباغي من الطائفتين حت�ى ينقاد لأمر الله 
ا عَلَى  ق�ال تعالى: }وَإنِ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنيَِن اقْتَتَلُ�وا فَأَصْلِحُوا بَيْنهَُمَا فَإنِ بَغَتْ إحِْدَاهُمَ
تيِ تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إلَِى أَمْرِ اللهَِّ فَإنِ فَ�اءتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنهَُمَا باِلْعَدْلِ  الْأخُْ�رَى فَقَاتلُِ�وا الَّ
قُوا اللهََّ  مَا الْمُؤْمِنوُنَ إخِْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّ وَأَقْسِطُوا إنَِّ اللهََّ يُحِبُّ الْمُقْسِطِيَن * إنَِّ
لَعَلَّكُ�مْ تُرْحَمُ�ونَ﴾ الحجرات: 9 - 10. وذلك أن الع�دو المحارب الذي لا هم له إلا 
أن يفني الإنس�انية ويهلك الحرث والنس�ل لا ترتاب الفطرة الإنسانية أدني ريب في أنه 
يب أن لا يعد جزء من المجتمع الإنساني الذي له التمتع بمزايا الحياة والتنعم بحقوق 
الاجتماع، وأنه يحب دفعه بالإفناء فما دونه، وعلى ذلك جرت سنة بني آدم منذ عمروا 

في الأرض إلى يومنا هذا وعلى ذلك ستجري.

والإس�لام لما وض�ع بنية المجتمع الدينية على أس�اس التوحي�د وحكومة الدين 
الإس�لامي ألغ�ى جزئي�ة كل مس�تنكف عن التوحي�د وحكوم�ة الدين م�ن المجتمع 
الإنس�اني إلا م�ع ذمة أو عهد فكان الخ�ارج عن الدين وحكومت�ه وعهده خارجاً عن 
المجتمع الإنس�اني لا يعامل معه إلا معاملة غير الإنس�ان، وللإنس�ان – في هذه الحالة 
- أن يحرم�ه ع�ن أي نعم�ة يتمتع بها الإنس�ان في حيات�ه، ويدفعه بتطه�ير الأرض من 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 194

رجس استكباره وإفساده فهو مسلوب الحرمة عن نفسه وعمله ونتائج أي مسعى من 
مساعيه، فللجيش الإسلامي أن يتخذ أسرى ويستعبد عند الغلبة.

ما هو السبيل إلى الاستعباا في ازسام ؟

 يتأهب المس�لمون على من يلونم من الكفار فيتم�ون عليهم الحجة ويدعونم 
إلى كلم�ة الح�ق بالحكم�ة والموعظ�ة الحس�نة والمجادلة بالتي هي أحس�ن ف�إن أجابوا 
فإخوان في الدين لهم ما للمس�لمين وعليهم ما عليهم وإن أبوا إلا الرد فإن كانوا أهل 
كتاب وقبلوا الجزية تركوا وهم على ذمتهم، وإن أخذوا عهداً كانوا كأهل كتاب و وفي 

بعهدهم، وإن لم يكن شيء من ذلك أوذنوا على سواء وقوتلوا.

يقتل منهم من ش�هر سيفاً ودخل المعركة، ولا يقتل منهم من ألقى السلام، ولا 
يقتل منهم المس�تضعفون من الرجال والنس�اء والولدان، ولا يبيتون ولا يغتالون، ولا 
يقطع عنهم الماء، ولا يعذبون ولا يمثل بهم فيقاتلون حتى لا تكون فتنة ويكون الدين 

لله فإن انتهوا فلا عدوان إلا على الظالمين. 

فإذا غلبوهم ووضعت الحرب أوزارها فما تس�لط عليه المس�لمون من نفوسهم 
وأمواله�م فه�و له�م، وق�د اش�تمل تاري�خ ح�روب رس�ول الله  ومغازي�ه على 
صحائف غر مملوءة من الس�يرة العادلة الجملية، فيها لطائف الفتوة والمروة، وطرائف 

البر والإحسان.

ثانيا: سياسة معاملة الأرقاء: 

ما هي سيرة الإسلام في العبيد والإماء؟ إذا استقرت العبودية على من استقرت 
علي�ه ص�ار ملك يمين، منافع عمله لغ�يره ونفقته على مولاه، وقد وصى الإس�لام أن 
يعام�ل الم�ولى مع عب�ده معاملة الواحد من أهل�ه وهو منهم فيس�اويهم في لوازم الحياة 
وحوائجه�ا، وقد كان رس�ول الله  ي�ؤاكل عبيده وخدمه ويالس�هم، ولا يؤثر 
نفس�ه عليهم في مأكل ولا ملبس ونحوهما. وأن لا يش�ق عليهم ولا يعذبوا ولا يسبوا 
ولا يظلموا، وأُجيز أن يتزوجوا فيما بينهم بإذن أهلهم، وأن يتزوج بهم الأحرار، وأن 



195حقيصقبسقكي   

يشاركوهم في الشهادات، ويساهموهم في الأعمال حال الرق وبعد الإنعتاق. 

وقد بلغ من رفق الإس�لام في حقهم أن ش�اركوا الأحرار في عامة الأمور، وقد 
قلّ�د جمعا منه�م الولاية والإمارة وقيادة الجيش على ما يضبطه تاريخ صدر الإس�لام، 
ويوج�د ب�ين الصحابة الكب�ار عدة من الموال كس�لمان وبلال وغيرهما. وهذا رس�ول 
الله««اعت�ق جاريت�ه صفي�ة بن�ت حيي بن أخط�ب وتزوج به�ا، وت�زوج جويرية بنت 
الح�ارث بعد وقعة بني المصطلق وقد كانت بين س�باياهم، وصار ذلك س�بباً لانعتاق 

الجميع.

ومن الروري من سيرة الإسلام أنه يقدم العبد المتقى على المولى الحر الفاسق، 
وأنه يبيح للعبد أن يتملك المال ويتمتع بكافة مزايا الحياة بإذن من أهله، هذا إجمال من 

صنيع الإسلام فيهم. 

ث�م أكد الوصي�ة وندب أجمل الن�دب إلى تحرير رقبته�م، وإخراجهم من ظرف 
الاس�تعباد إلى جو الحري�ة ولا يزال يقل بذلك عددهم ويتب�دل جمعهم موال وأحراراً 
لوجه الله، ولم يقنع بذلك دون أن جعل تحرير الرقبة أحد خصال الكفارات مثل كفارة 
القتل وكفارة الإفطار، وكفارة الظهار وما ش�ابه ذلك، وأجاز لهم الاش�تراط والكتابة 
والتدب�ير، كل ذل�ك عناي�ة بهم وقص�داً إلى تخليصه�م وإلحاقا لهم بالمجتمع الإنس�اني 

الصالح إلحاقاً تاماً يقطع دابر الاستذلال.

بن�اءا على ما س�بق كان رأي الإم�ام زين العابدين أن يتعام�ل مع الضاهرة وفق 
الأسس التالية: 

1� التأكيد على قيم الإسلام في نظرته إلى البشر بأنم جميعاً لآدم وآدم من تراب، 
�ا الناس إنّا خلقناكم م�ن ذكر وأُنثى وجعلناكم ش�عوباً وقبائل لتعارفوا« وأن:  »ي�ا أيهُّ
»الناس سواس�ية كأس�نان المشط« وأنه »لا فرق بين عربي وأعجمي إلاّ بالتقوى« و»لا 
فض�ل لابن البيضاء على ابن الس�وداء إلاّ بالحق« وأن »الن�اس صنفان : إمّا أخ لك في 
الدي�ن، أو نظير لك في الخلق«، وبالتال فإنّ على الإمام  تجس�يد هذه المثل النبيلة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 196

في التعام�ل مع أولئك العبيد ورعايتهم وتربيتهم وأخيراً تحريرهم، أي عتقهم، وبثّهم 
في ربوع العالم الإسلامي لأداء الأمانة وتبليغ الرسالة.

2� تربية المس�لمين وحثّهم على إناء هذه الظاهرة غير الممدوحة عبر تشجيعهم 
ع�لى شراء العبي�د وعتقهم، وكل ذلك بعد تأكيده على ع�دم التعال عليهم ومعاملتهم 
معاملة إنسانية، أي بآدمية ورفق كما هو شأن القيم الِاسلامية في النظر إلى الضعيف أو 

المستضعف ممنّ لا مال لديه ولا أهل ولا عشيرة.

 3� الس�عي إلى زجِّ هؤلاء العبيد في المجتمع من خلال تبنيّهم ورعاية ش�ؤونم 
واحتضان�م واجتث�اث عقدة النقص من نفوس�هم، وكذلك اجتثاث ج�ذور الفوقية 
والعرقي�ة م�ن نف�وس أس�يادهم بغي�ة اس�تثمار المؤهلين منه�م في الوس�ط الاجتماعي 
كق�ادة ومرب�ين ومبلّغ�ين، فضلًا عن ه�دف الإمام العظي�م لمواجهة الحال�ة العنصرية 
التي أوجدتها السياس�ة الاأموية في التفريق بين العرب والموال أو تفضيل العرب على 

غيرهم، باعتبارهم )مادة الإسلام( كما زعموا، أو زعم بعضهم.

وهكذا فقد أوجد الإمام السجاد  تشكيلًا أو وجوداً اجتماعياً مؤثراً، كان 
يحترم الإمام ويكنّ له كل ألوان التقدير والإعتزاز والحبّ، وخاصة حين تأتي تفاصيل 

تلك المعاملة الأخوية من السموِّ والمثالية مابقي يُذكر على امتداد الدهور والأزمان.

 ثالثا: واخيرا سبل تحرير الأرقاء: 

تحصل مما مر أمور ثلاث: 

الأول: أن الإس�لام لم يأل جهداً في إلغاء أسباب الاستعباد وتقليلها وتضعيفها 
م�ع أن�ه أكد جواز اس�تعباد كل إنس�ان محارب للدي�ن مضاد للمجتمع الإنس�اني غير 

خاضع للحق بوجه من وجوه الخضوع.

الث�اني: اس�تعمل جميع الوس�ائل الممكنة في إك�رام - العبيد والإم�اء - وتقريب 
ش�ؤونم الحياتي�ة حت�ى صاروا جزء م�ن المجتمع وص�ار لا فرق بين الح�ر والعبد في 

الإسلام إلا إذن المولى في العبد.



197حقيصقبسقكي   

صقثسق�ث: عم�ل ب�كل الوس�ائل على إلح�اق صنف الممالي�ك إلى مجتم�ع الأحرار 
بالترغي�ب و التحري�ص في م�وارد، وبالف�رض والإياب في أخ�رى كالكفارات مثل 
كف�ارة الإفط�ار وقتل الخطأ وكف�ارة الظهار وكف�ارة نذر العتق وكف�ارة غفران حنث 

الحلف بالله وغيرها. 

وربما يتس�اءل بعض الناس، لماذا لم يكن المس�لمون هم البادئ�ون بإلغاء الرق ؟ 
بأنه اذ كان هذا هو موقف الإسلام من الرق بإعلان إبطال الرق وإلغائه في العالم؟

أن هذه الجهود المبذولة من المسلمين طوال ثلاث عشرة قرناً وجل القرن الحال 
في تحري�ر العبيد والإم�اء والمحاولة الجدية للقضاء على الرق بالفعل لا بالقول، لم يكن 
للمسلمين حاجة إلى إعلان هذا القرار، ولا سيما والشناعة التي كانت تلازم الاسترقاق 
في العالم القديم وبلاد أوروبا وأمريكا في العهود الأخيرة، بما يصحبه من سوء المعاملة 
والقوانين الجائرة وعد الرقيق آلات مسخرة لأسيادهم لم يكن لها وجود في عالم الإسلام 
بتاتاً. وليس أدل على ذلك من ش�هادة الأجانب انفس�هم فقد قال )جوستاف لوبون( 
في كتابه حضارة العرب: )أن الرق عند المس�لمين غ�يره عند النصارى فيما مض، وأن 
ح�ال الأرق�اء في الشرق أفضل من حال الخ�دم في أوربا، فالأرق�اء في الشرق يؤلفون 
جزءاً من الأسرة، ويس�تطيعون الزواج ببنات س�ادتهم أحياناً، ويقدرون أن يتس�لموا 
أع�لى الرت�ب. وفي الشرق لا يرون في الرقي�ق عارا، والرقيق فيه أكثر صلة بس�يده من 

صلة الأجير في بلادنا(.

ث�م نقل عن بعض الكت�اب الأوروبيين فقرة تبين ما قاله م�ن كون الرق لا يعد 
في الشرق عاراً جاء فيها ما يلي: )ولا يكاد المسلمون ينظرون إلى الرق بعين الاحتقار، 
فأمهات س�لاطين آل عثمان. وهم زعماء الإس�لام المحترمون. من الإماء فلا يرون في 
ذل�ك م�ا يحط قدرهم(. ونق�ل عن كاتب آخ�ر: إن الأرقاء في المشرق الإس�لامي ربما 
فضل�وا البق�اء على حالة الرق لأنم م�ع الحرية الممنوحة لهم ي�رون إن المصاعب التي 

تواجههم فيما إذا ملكوا أمر أنفسهم تجعلهم أقل سعادة وأشقى حال. 

ولا يخف�ى عليكم أن هذه المعاملة الحس�نة الت�ي كان الرقيق يحظون بها في البلاد 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 198

الإسلامية هي من أثر استيصاء النبي  بهم خيراً، وحض المسلمين على الرفق به 
ومزي�د الرعاية ل�ه، كما جاء في الحديث الشريف القائ�ل: )إخوانكم خولكم، جعلهم 
الله تح�ت أيديك�م. فمن كان أخوه تح�ت يده فليطعمه مم�ا يطعم، وليلبس�ه مما يلبس، 
ولا تكلفوه�م م�ا لا يطيقون، فإذا كلفتموهم فأعينوه�م فإنم لحم ودم مثلكم( وبلغ 
م�ا أدب به النبي  المس�لمين في محاس�نة الرقيق إنه نى أن يق�ول الرجل لمملوكه 

»عبدي و أمتي« وليقل »فتاي وفتاتي«. 

إذن فلا عجب أن يكون المس�لمون على هذه الأخلاق العالية في معاملة الرقيق 
لم�ا كان هناك رقي�ق، لأنم ينفذون وصي�ة نبيهم ويطبقون تعالي�م دينهم. ولا عجب 
أيض�اً أن يك�ون موق�ف الإس�لام في الماضي والح�اضر على الس�واء من ال�رق، هو ما 
ذكرن�ا من ع�دم اعترافه به إلا على س�بيل ال�رورة المؤقتة، لذلك لما زال س�ببها كان 
المس�لمون وكانت دولتهم ممن تلقى قرار مؤتمر بروكسل الدول بإلغاء الرقيق بالقبول 
والموافقة، ولم ينشأ عليه أي اعتراض لا من طرف علماء الدين ولا من طرف الجمهور 
المؤمن والحكومات الإس�لامية التي صادقت علي�ه كانت تعرف أن هذا الأمر هو من 
مقتضي�ات الحضارة وتقدم الإنس�انية وم�ن المطالب التي يؤيدها الشرع الإس�لامي، 
ويرغب فيها أتباعه والناس كافة وكأنما الإسلام والمسلمون كانوا ينتظرون هذا القرار 
وص�دوره من الجهات التي كانت هي المس�ؤولة في الحقيقة عن قيام الرق واس�تمراره 

إلى الوقت الذي ألغي فيه.



حق الرعية بالسلطان 

رحلة حقوقية

���إورِيولا وصق�����نّ�����سسُيي��سلأر��تِيوصق���سُّ
خسئمُنس ر��سنِي صق�����زَّ ط�����ولَي خ�����أر�����تُي

ق�نَ�س ف��ن�هي وصقح��ُك�مُي ف�ن�ن�سي خ�ح�ك�مُي
وغسص����ب�نس ح�قّ�َ�ن�سي ج���سح����مُن���سي

موقف الإمام زين العابدين من الظالمين:

بعد أن رسّ�خ الإمام الس�جاد  موقعه في قاعدته الش�عبية، وبعد أن عُرف 
إمام�اً عادلاً ورعاً تقياً نقي�اً، يعرف الدين وحدوده، وأصول�ه وفروعه، ويقف وجهاً 
لوجه لمقارعة مغتصبي الخلافة والولاية والإمامة من الأمويين وأزلامهم، وحين شعر 
أنّم س�يقتلونه لا محالة، إثر اتس�اع قاعدته وش�هرته وظهور أمره، صار لزاماً عليه أن 
يُش�هر ع�داءه و)يُظهر علمه( في مقارعتهم ومواجهتهم وكش�ف زيفه�م وأحابيلهم، 
وبكلمة اُخرى، يقلّص دائرة التقيّة التي اتّس�عت له س�نين طويلة للإمتداد اُفقاً وعمقاً 
في الوس�ط الجماهيري، ولم يبق أمامه إلاّ اقتحام المحظور والمتهيب والمس�كوت عنه في 
هذا الوس�ط المهزوم المغلوب ع�لى أمره، المضلّل بالخطاب الإعلام�ي الأموي الموجّه 

الضاغط.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 200

وعورته�ا  رغ�م  تقحّمه�ا  علي�ه  الت�ي  الاوُلى  الخط�وة  أن    الإم�ام  رأى 
وخطورته�ا هو كسر هيبة الحكام الأمويين وتهش�يم هالتهم التي صنعوها بشراس�تهم 
الإس�لام. ونب�ي  الإس�لام  إلى  بالانتس�اب  العريض�ة  ودعاواه�م   وفرعونيته�م 

فقد روي أن عبدالملك بن مروان كان يطوف بالبيت العتيق، وعلي بن الحسين يطوف 
أمام�ه غير ملتف�ت إليه، أو لا يلتفت إلي�ه. فقال عبد الملك من ه�ذا الذي يطوف بين 
أيدينا ؟ ولا يلتفت إلينا ؟ فقيل له: إنّه علي بن الحسين. فجلس عبدالملك مكانه غاضباً 
وقال: ردّوه إلَّ فردّوه، فقال له: يا علي بن الحس�ين، إنّي لس�تُ قاتل أبيك ! فما يمنعك 
من السير إلينا ؟! فأجابه : »إنّ قاتل أبي أفسد بما فعله دنياه عليه، وأفسد أبي عليه 

آخرته. فإن أحببت أن تكون هو فكن«.

ويبدو من هذه السطور أن الإمام كان مقاطعاً عبدالملك، أو أن مقاطعته ليست 
مج�رّد عزل�ة أو مقاطع�ة عاب�رة، وإنّما مقص�ودة ومتعمّ�دة، وتعبّر عن موقف س�ياسي 
وإع�راض متعمّ�د م�ع س�بق الإصار، ولعلّها أظهر أش�كال الجهاد الس�ياسي واتخاذ 

الموقف السياسي في حدود المعروف أو المسموح به في ذلك العهد.

كما أن قول عبدالملك )إنّي لس�ت قاتل أبي�ك( يتضمّن الغلظة ويوحي بالتهديد 
والتوّعد والِارهاب. فيما كان ردّ الإمام: »إن أحببت أن تكون هو فكن« يعبّر عن تحدٍّ 
س�افر لس�لطة خليفة متج�بّر لا يمنعه فع�ل أي شيء، بما في ذلك القتل وس�فك الدم، 
وفي ذلك دليل قاطع على أنّ الإمام  لم يكن في هذه المرحلة ذلك الوديع الموادع، 
المنعزل عن الدنيا، المش�غول بالدع�اء والعبادة، البكّاء الحزين، وإنّ�ما المواجه، المنازل، 
الش�ديد، القاط�ع، المقاط�ع، المتح�دي، العنيف الذي لا يخش�ى الإره�اب ولا يرهبه 
استخدام الطغاة عصاهم الغليظة، أو تلويحهم بهراوات الإهانة أو التصفية أو الموت.

  م�ع عبدالملك هذا في قصة س�يف رس�ول الله  وهك�ذا كان موقف�ه
الموجود عنده، والذي حاول عبدالملك اس�تفزاز الإمام  بطلب ذلك الس�يف أو 



201حقيصقإعنةييسقسلطسني   

استيهابه منه أو أخذه منه، لما فيه من رمزية يمكن أن يوظّفها الحاكم الظالم إلى شرعيته 
المزيفة، فأبى الإمام  إعطاء الس�يف، فكتب إليه عبدالملك يهدّده بأن يقطع رزقه 
م�ن بيت المال. فأجاب الإم�ام : »أما بعد.. فإنّ الله تعالى ضمن للمتقين المخرج 
من حيث يكرهون، والرزق من حيث لا يحتسبون، وقال جلّ ذكره: }إنَِّ اللهََّ لَا يُحِبُّ 

انٍ كَفُورٍ{، ثم قال: فاُنظر أيّنا أولى بهذه الآية ؟«.  كُلَّ خَوَّ

ويظه�ر من رفض الإمام إعطاء الس�يف، وتوظيفه له�ذه الآية الكريمة، وقوله: 
)أيّنا أولى بها( ! واستصغاره لتهديد الخليفة بقطع رزقه من بيت المال واستهانته بطلبه، 
أن القطيع�ة بال�غ حدّها بين الطرف�ين، وأن المواجه�ة في أقصاه�ا، وأن كلمة الحجاج 
الثقف�ي الذي كت�ب إلى عبدالملك ما نص�ه )إنّ أردت أن يثبت مل�كك، فاقتل علي بن 
الحس�ين(، إنّ�ما تعبّر تعب�يراً دقيقاً -ه�ي الأخُرى- عن ش�دّة المواجه�ة وعمق الأزمة 

وخطورة الموقف.

كان ه�ذا إذن موق�ف الإمام  م�ع عبدالملك بن م�روان أو بعض مواقفه، 
وهكذا كان موقفه  مع هش�ام بن عبدالملك، في قضية الحجر الأس�ود المشهورة، 
وكيف أن الأمويين س�جنوا الفرزدق على قصيدة شعرية اعتبروها إهانة لمقام الخلافة، 
فيما س�ارع الإمام الس�جاد  للاتصال بالفرزدق وهو في الس�جن، ووصله بشيء 
رم�زي م�ن المال تعضيداً ل�ه على موقف�ه، ومكافأة لموقف�ه الش�جاع ذاك، وتعبيراً عن 

مواساةٍ واضحة المقاصد والأهداف في العرف السياسي السائد. 

الموقف من أعوان الظلمة: 

إن الطواغيت ليس بإمكانم الوصول إلى مآربهم إذا لم يدوا أعواناً لهم يعينونم 
ع�لى ما يقومون به من مظالم ومآثم، ولعلَّ من الس�ذاجة بم�كان إلقاء اللوم على عاتق 
ش�خص واح�د توضع على ش�ماعته كل الجرائ�م والجنايات التي ترتك�ب بحق الأمم 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 202

والش�عوب، وإغضاء الطرف عن الدائرة المحيطة به، الملتفة حوله، بدءاً بولاته وقادته 
العس�كريين، مروراً بإعلاميي�ه وأبواقه وفقهائه ووعاظ س�لطته، وانتهاءً بهذا المطرب 
أو ذاك الش�اعر اللذين لا ينفكان ينش�دان لنظامه الظالم ويروّجان له ويخففان جرائمه 

ويأخذان على أيدي من يحاول التعريض به أو الحديث عن جرائمه.

  ه�ذا الخي�ط الرابط ب�ين الطاغية وب�ين أعوانه، اس�تطاع الإمام الس�جاد
تش�خيصه بدقّة، وتأكيده والطرق عليه، أي إن موالاة الجائر تعتبر كبيرة من الكبائر لما 
تنط�وي عليه من تمك�ين واضح له لدرس الحق وإحياء الباطل وإظهار الظلم والجور، 
وإبطال الكتب، وقتل الأنبياء والمؤمنين، وهدم المس�اجد وتبديل السُ�نةّ وتغيير شرائع 
الله وتعالي�م دينه، فكان�ت الخطوة الثانية هي تنبيه الأمّة ع�لى أنّ أيّ تعامل مع الحكام 
وأي�ة مس�اعدة له�م، حتّى في أبس�ط الأمور وأدن�ى الأش�ياء يعتبر تقوي�ةً لحكومتهم، 
ومشاركةً لهم في جناياتهم لأنّ تقديم أيّ خدمةٍ لهم وإن كانت ضئيلة جدّاً يكون بقدره 
تمكين�اً ومعاض�دةً لهم، فراح  يؤكد على لعن )م�ن لاق لهم دواة، أو قطّ لهم قلمًا، 
 أو خاط لهم ثوباً، أو ناولهم عصاً(، بل حرّم العمل معهم ومعونتهم والكسب معهم.

اعتمد الإمام الس�جاد  هذه القاعدة الإسلامية، وجعلها ركيزة مهمة في مقاومة 
النظام الفاس�د، وحاول تجريده من سلاح الوعّاظ المحيطين به، أو عصابات المتزلّفين 
المتملّقين الذين تمرّر الس�لطة الظالمة مش�اريعها من خلال ملقه�م وتزلّفهم وتلميعهم 

لإجراءات هذه السلطة لدى العوام والسذّج والبسطاء.

وكان الإم�ام الس�جاد كثيراً ما يق�ول: »العامل بالظلم والمع�ين له، والراضي به 
شركاء ثلاثة«.

وكان  يح�ذّر الن�اس م�ن التورّط في أع�مال الظلمة، ولو بتكثير س�وادهم 
والتواج�د في مجالس�هم ومصاحبتهم، لأنّ الظ�الم لايريد من الصالح فعلًا الاس�تفادة 
م�ن صلاح�ه أو الإقتداء به، وإنّما يحاول توريط�ه في جرائمه وآثامه أو توظيفه لتحقيق 



203حقيصقإعنةييسقسلطسني   

مفاس�ده ومشاريعه، فكان  يقول »ولا يقول رجل في رجل من الخير مالا يعلم، 
إلاّ أوشك أن يقول فيه من الشّر مالا يعلم، ولا اصطحب اثنان على غير طاعة الله إلاّ 

أوشك أن يتفرّقا على غير طاعة الله«.

قد يتصوّر بعض الناس من ذوي المكانة في المجتمع أنّ اصطحاب أولئك الحكّام 
الظالم�ين لا يرّ ش�يئاً، وإنّ�ما يفيد خدمة أو تقدي�م خدمة للطرف�ين : للظالم بتخفيف 
ظلمه والحدّ من سُعاره، ولأعوان الصالح وأصحابه ليكفيهم شّره ويدفع عنهم وعن 
إخوانم ضرره، وما دروا، أو غاب عنهم، خبث الظالم باستغلال صلاحهم وأسمائهم 
وس�معتهم في تنفي�ذ م�ا لا يرضي الله، وتمريره على البس�طاء من الن�اس والتغرير بهم، 
وربما راحوا يستعملون كلمات الملاطفة والتبجيل المقنعّ لهذا الظالم أو ذاك، متوهّمين أن 
في بعض ذلك تصحيحاً لتصرفاته وتقليص هوسه، متناسين براءة الناس وانخداعهم 
ب�ه عبر إس�باغ الشرعية على أفعاله من قبل هؤلاء وذلك بالتق�رّب إليه أو القرب منه، 

وما يرّ ذلك من ارتجاج قيم ونسف مقاييس واهتزاز ثوابت ومعايير.

ولعلّ أكثر مواقف الإمام  وضوحاً في مس�اعيه لسلخ الوعّاظ عن حاشية 
الحاك�م الظ�الم هو موقف�ه  من الزه�ري الذي أكس�به الأمويون ش�هرة عظيمة، 
وروّج�وا ل�ه كث�يراً، حيث ش�دّد ه�و والعل�ماء الصالحون النك�ير عليه لقرب�ه من بني 
أمية والس�كوت عن جرائمهم وش�نائعهم، ففيما كان هو ي�بّرر صحبته لهم بقوله: )أنا 
شري�ك في خيرهم دون شره�م(. كان العلماء يردّون عليه بقولهم : )ألا ترى ماهم فيه 

فتسكت؟!(. فيسكت ولا يحير جواباً. 

وم�ن حوارات الإمام الس�اخنة مع بعض أعوان الظلم�ة ردّه على الزهري هذا 
ال�ذي قال للإمام يوم�اً: )كان معاوية يُس�كته الحلم، ويُنطقه العل�م( !! فقال الإمام: 

»كذبت يا زهري، كان يُسكته الحصر، وينطقه البطَر«.

لق�د اراد أئمتنا  إفهام الأمة م�ا على الحكام من حقوق تجاه محكوميهم من 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 204

اعطائهم جميع الحرايات كحرية الرأي والتعبير والعبادة وغيرها، وما يب على الحكام 
من حفظ ثروات البلاد والمال العام والإنصاف وغير ذلك.

وم�ن هن�ا رأينا الإمام زين العابدين  يركز ع�لى هذا الأمر وذلك لأهميته. 
رأيناه يذكر حق السائس بالسلطان في باب حقوق الأئمة ومن ثم حق الرعية بالسلطان 

في باب حقوق الرعية.

أيه�ا الأحبة الك�رام لا زالت رحلتنا تش�ق طريقه�ا وهاهي تط�رق أبواب حق 
الرعي�ة وه�و الب�اب الرابع من رس�الة الحق�وق لإمامنا علي الحس�ين  ومع حق 

الرعية بالسلطان.

حق الرعية بالسلطان 

�لْطَانِ فَأَنْ يَعْلَمَ أَنَّكَ  ا حُقُوقُ رَعِيَّتكَِ بالسُّ فأَمَّ
مَا  هُ إنَّ يكَِ عَلَيْهِمْ فَإنَّ عَيْتَهُمْ بمَضْلِ قُوَّ مَا اسْ�تَرْ إنَّ
مْ، فَمَا  عِيَّةِ لَكَ ضَعْمُهُ�مْ وَذُلُُّ هُ�مْ مََ�لَّ الإَّ أَحَلَّ
هُ لَكَ  َ أَوْلَى مَ�نْ كَمَاكَهُ ضَعْمُهُ وَذُلُّ�هُ حَتَّى صَيرَّ
َ حُكْبَكَ عَلَيْ�هِ نَافِ�ذاً، لا يَبْتَنعُِ  رَعِيَّ�ةً وَصَ�يرَّ
زٍ وَلا يَسْ�تَنِْ�ُ فيِمَا يَعَاظَبَهُ  زٍ وَلا قُوَّ مِنْ�كَ بعِزَّ
يَاطَةِ وَالأنَ�ازِ وَمَا  �ةِ وَالْحِ حَْ مِنْ�كَ إلا ب�الله بالإَّ
أَولاكَ إذَا عَإَفْ�تَ مَ�ا أَعْطَ�اكَ الله مِ�نْ فَضْلِ 
زِ الَّتيِ قَهَإْتَ بَها أَنْ يَكُونَ للهِِّ  زِ وَالقُوَّ ه�ذِهِ الْعِزَّ
شَاكإِاً، وَمَنْ شَ�كَإَ الله أَعْطَاهُ فيِمَا أَنعَمَ عَلَيْهِ. 

زَ إلا باللهِ.  ولا قُوَّ

لق�د ذم القرآن الكريم المل�وك والحكام الظالمين الجائرين الذي�ن إذا دخلوا بلدا 
افسدوا فيها بل أكثر من ذلك إذ يعلون أعزة أهلها أذلة والذين لا يحكون بما انزل الله 



205حقيصقإعنةييسقسلطسني   

سبحانه وعدهم ظالمين وفاسقين وكافرين، قال سبحانه : 

ةً وَكَذَلكَِ  ةَ أَهْلِهَا أَذِلَّ }قَالَ�تْ إنَِّ الْمُلُوكَ إذَِا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَ�دُوهَا وَجَعَلُوا أَعِ�زَّ
يَفْعَلُونَ﴾ )سورة النمل: 34(.

وقال في سورة المائدة تباعا: 

ْ يَحْكُم بمَِا أَنزَلَ اللهُّ فَأُوْلَ�ئِكَ هُمُ الْكَافرُِونَ﴾) المائدة: 44(. }وَمَن لمَّ

ْ يَحْكُم بمَِا أنزَلَ اللهُّ فَأُوْلَ�ئِكَ هُمُ الظَّالمُِونَ﴾ )المائدة: 45(. }وَمَن لمَّ

ْ يَحْكُم بمَِا أَنزَلَ اللهُّ فَأُوْلَ�ئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ )المائدة: 47(. }وَمَن لمَّ

لق�د ذكر القرآن الكري�م طواغيت وحكاما من أمثال فرع�ون وهامان ونمرود 
ممن جلس�وا على كراسي الحكم بالقهر والقوة والغلبة فس�اموا الناس بالقتل والخسف 
والتروي�ع بدون رأف�ة أو رحمة كما ذكر التاريخ طواغيتا من امث�ال يزيد و ابن زياد وما 
اكثره�م الأن ب�ين ظهرانينا يس�ومون الناس الذل واله�وان ويأخذون الن�اس بالتهمة 

والظنة دون شفقة حفاظا على عروشهم وكراسيهم.

وللأس�ف إن هؤلاء الطواغيت يحكمون بإسم الإسلام، والإسلام منهم بريء 
ب�ل أنم حكموا ليحاربوا الإس�لام بمعونة أس�يادهم المس�تعمرين والمس�تكبرين. إن 
ه�ؤلاء الحكام لا يعترف الإس�لام بشرعية حكمهم ولا يس�مح للش�عب أن يتقيد بما 

يقولون ويأمرون.

لقد ذكرنا سابقا في حق السائس بالسلطان خصائص الحاكم العادل الذي يب 
أن يتصدى لأمور الناس، كالعلم والرفق والتقوى.

إن السلطة والملك عقد بين الشعب والأمة وتوكيل بين المجموع والفرد، الذي 
انتخب�ه هذا المجموع انتخابا ش�عبيا حرا ليكون راعيا له�م قائما بأماناتهم منفذا لشريعة 

الله بينهم موفرا للحياة السعيدة الحرة الكريمة.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 206

إذ هو ليس ش�خصا مقدس�ا حاكما بأمره، وليس وارثا للمل�ك ولا مهيمنا على 
عقائ�د الناس وقلوبهم، بل كما أس�لفنا هو ط�رف في عقد ليقوم بأعمال الوكالة بإس�م 

الشعب.

فعليه إذاً أن: 

يك�ون أبا رحيما على رعيته يرعاهم ويتفقد ش�ؤونم ويعيش آمالهم وأحلامهم 
ويتطلع إلى أش�واقهم وأمانيهم فلا يعي�ش في الأبراج العاجية كبعض الملوك والأمراء 

في التاريخ الماضي والحاضر اللذين يصرفون أموال الشعب في ملذاتهم.

أين هذا من كلام الإمام علي  في عهده للأش�تر »ولا تكونن عليهم - على 
الرعي�ة - س�بعا ضاري�ا تغتنم أكلهم فإنم صنف�ان: إما أخ لك في الدي�ن أو نظير لك 
في الخل�ق يف�رط منهم الزلل وتعرض له�م العلل ويؤتى على أيديه�م في العمد والخطأ 
فأعطه�م م�ن عف�وك وصفحك مث�ل الذي تح�ب وت�رضى أن يعطيك الله م�ن عفوه 

وصفحه فإنك فوقهم ووال الأمر عليك فوقك، والله فوق من ولاك«.

أن يكون بين رعاياه عادلا لا تنال من عدالته مؤثرات الحياة، من هوى أو قربى 
رِمَنَّكُمْ شَ�نآَنُ قَوْمٍ عَ�لَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ  أو مصلحة ش�خصية، قاعدته الأساس�ية: }وَلاَ يَْ
قُ�واْ اللهَّ إنَِّ اللهَّ خَبيٌِر بِ�مَا تَعْمَلُونَ﴾ )المائ�دة: 8(. فالعدل  اعْدِلُ�واْ هُ�وَ أَقْرَبُ للِتَّقْ�وَى وَاتَّ

هوالتقوى وهو شريعة الله وروح الكون.

عليه أن يتصف بالأناة والتبصر دون الإسراع إلى ما لا تحمد عقباه.

أن يكون ش�اكرا لأنعم الله، يقول الإمام زين العابدين »أن تكون لله ش�اكرا 
ومن ش�كر الله أعطاه فيما أنعم عليه«إذ عن�ده من النعم أكبرها وأجلها وهي نعمة 
الس�لطة والإم�رة فعلي�ه أن يقابلها بالش�كر والطاع�ة والإخلاص في أم�ر الرعية 

وتنفيذ مطالبها.



207حقيصقإعنةييسقسلطسني   

الرفق والصبر على هفوات الش�عب، قال رسول الله : »ما من عمل أحب 
إلى الله تع�الى والى رس�وله من الإيمان بالله والرفق بعباده، وم�ا من عمل أبغض إلى الله 

تعالى من الإشراك بالله تعالى والضغط على عباده«.

المش�اركة الوجدانية بين الراعي والرعية، اذ بها يس�تطيع الحاكم أن يتعرف على 
آم�ال المحكومين وآلامه�م ومطامحهم، وأن يعي حاجاته�م ومخاوفهم، وذلك بإجراء 
انتخاب�ات عادل�ة لعمل برلمان أو مجلس ش�ورى وكذلك المجال�س البلدية والنقابات 
وما ش�اكلها. وأن يخالط الرعية ويمكن الرعية من مخالطته ومطالعته بما يريدون. وما 

أروع ما سطره أمير المؤمنين في عهده للأشتر: 

»ف�لا تطول�ن احتجاب�ك عن رعيت�ك، فإن احتج�اب الولاة عن الرعية ش�عبة 
م�ن الضي�ق، وقلة بعلم الأمور والإحتجاب منهم يقطع عنه�م علم ما احتجبوا دونه 
فيصغر عندهم الكبير ويعظم الصغير، و يقبح الحس�ن ويحس�ن القبيح، ويشاب الحق 

بالباطل«.

أن يشرح للش�عب ويبين لهم سياس�ته وخطته ونجه في الحك�م ليؤيدوا حكمه 
عن قناعة وإيمان ولكي تبقى بينه وبين الشعب وشائج الود وتنزال عنهم ظنون الظلم 

 : والحيف.قال علي

»وإن ظنت الرعية بك حيفا فأصحر« أي بين واظهر لهم بعذرك، وأعدل عنك 
ظنون�م بإصحارك، فإن في ذلك رياضة منك لنفس�ك، ورفقا برعيتك، وإعذارا تبلغ 
ب�ه حاجاتك من تقويمهم على الحق وإياك بالمن على رعيتك بإحس�انك، أو التزيد فيما 
كان من فعلك، أو أن تعدهم فتتبع موعدك بخلفك، فإن المن يبطل الإحسان، والتزيد 
يذهب بنور الحق، والخلف يوجب المقت عند الله والناس، قال تعالى: }كَبُرَ مَقْتًا عِندَ 

اللهَِّ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ{.

أجل الرعية أمانة في يد الراعي، يب عليه القيام بحفظها وحسن التعهد لها 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 208

والعم�ل لمصلحتها، فمن ولاه الله ش�ؤون الخلق من مل�ك وأمير ورئيس ووزير، 
ي�ب أن يحوطهم بنصح��ه، يخ�لص له�م في حكم�ه، قال رس�ول الله : »ما 
م�ن عبد اس�ترع�اه الله رعي�ة، ف�ل�م يحطه�ا بنصح��ه إلا لم ي��د رائح�ة الجن�ة« 
وق�ال  »م�ا من وال يلي رعية من المس�لمين، فيموت وهو غاش لهم إلا حرم 

الله عليه الجنة«.



حق الرعية بالعلم 

رحلة حقوقية

ا إت صق��ت�� ي صق��مخ��تي ذروزي صق��ىي خنبىي
صق��ق��مل صارصك���ه���سي وع���تي صلأك���في عنهسي

مكانة الإمام زين العابدين العلمية: 

لقد عاش الإمام زين العابدين في المدينة المنورة، حاضرة الإسلام الأولى، ومهد 
العل�وم والعل�ماء، في وق�ت كانت تحتضن فيه ثلّة م�ن علماء الصحابة، م�ع كبار علماء 
التابعين، فكان بش�هادة أكابر أبناء طبقت�ه والتابعين لهم، الأعلم والأفقه والأوثق، بلا 
ترديد. فقد كان الزهري يقول : )ما كان أكثر مجالس�تي مع علي بن الحسين، وما رأيت 
أح�داً كان أفقه منه(. لهذا قد كانت مدرس�ته تعج بكب�ار أهل العلم من حاضرة العلم 
الأولى في بلاد الإس�لام، يحملون عنه العل�م والأدب، وينقلون عنه الحديث ومن بين 
هؤلاء، كما أحصاهم الذهبي: أبنه أبو جعفر محمد الباقر، والزهري، وعمرو بن دينار، 
والحكم ابن عُتيبة، وزيد بن أس�لم، ويحيى بن س�عيد، وأبو الزناد، وعلي بن جدعان، 
ومسلم البطين، وحبيب بن أبي ثابت، وعاصم بن عبيدالله، وعاصم بن عمر ابن قتادة 
بن النعمان، وأبوه عمر بن قتادة، والقعقاع بن حكيم، وأبو الأسود يتيم عروة، وهشام 
ب�ن عروة ب�ن الزبير، وأبو الزب�ير المكّي، وأبو ح�ازم الأعرج، وعبدالله بن مس�لم بن 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 210

هرم�ز، ومحمد بن الفرات التميم�ي، والمنهال بن عمرو، وخلق س�واهم، وقد حدّث 
عنه أبو س�لمة وط�اووس، وهما من طبقته. وغير هؤلاء رجال من خاصة ش�يعته من 
كب�ار أه�ل العلم، منهم: أبان بن تغلب، وأبو حمزة الثمال، وغيرهم كثير. وغيرهم ممن 
وصف بالخلق الكثير أخذوا عن الإمام زين العابدين علوم الشريعة من تفسير القرآن 
الكري�م والعل�م بمحكمة ومتش�ابهه وناس�خه ومنس�وخه وأحكامه وآدابه، والسُ�نةّ 
النبوية الشريفة روايةً وتدويناً في عصر كانت ما تزال كتابة الحديث فيه تتأثر بما سلف 
من سياس�ة المنع من التدوين التي أسس�ت في العصر الأول من الإس�لام بعد رس�ول 
الله، تلك السياسة التي اخترقها أئمة أهل البيت فكتب عنهم تلامذتهم والرواة عنهم 
الشيء الكثيرمن أحكام الشريعة، حلالها وحرامها وآدابها، إلى فضيلة الأمر بالمعروف 

والنهي عن المنكر.

كما تأدبوا على يديه في مجالس�ه بآداب الإس�لام التي ش�حنها في أدعيته التي 
اش�تهرت وانت�شرت في عه�ده حتى أصبحت تش�كّل لوحدها ظاه�رة جديدة في 
تبني أس�لوب روحي متين، ليس لإحياء القلوب وش�دّها إلى الله وحسب؛ بل إلى 
إحي�اء مع�الم الشريعة وحدودها وآدابها. الأدعية التي حفظ المش�هور جداً منها في 
الصحيف�ة المعروف�ة بالصحيفة الس�جادية نس�بة إليه حيث ع�رف الإمام علي زين 

العابدين بالسجاد.

مه�ما شرقن�ا أو غربنا فلن نجد مدرس�ة علم احترمت العلم والعلماء كمدرس�ة 
محم�د  وأه�ل بيت�ه لأنم ع�دل القرآن بل ه�م القرآن الناط�ق. فهم »أهْ�لَ بَيْتِ 
حْمَةِ، وَخُزّانَ  س�الَةِ، وَمُختَْلَفَ الْمَلائِكَةِ، وَمَهْبِ�طَ الْوَحْىِ، وَمَعْدِنَ الرَّ ةِ، وَمَوْضِعَ الرِّ النُّبُوَّ

لْمِ«. الْعِلْمِ، وَمُنتَْهَى الْحِ

لذل�ك نجد ان الإمام زي�ن العابدين  يول اهتماماً خاص�اً بالعلم والعلماء 
والتعلي�م ويذك�ر حقوقه�ا ضمن رس�الته فمرة تحت عن�وان »حق سائس�ك بالعلم« 



211حقيصقإعنةييسق لمي   

وأخرى تحت عنوان »حق الرعية بالعلم«.

والأن احبتي مع الحق الثاني من حقوق الرعية: 

حق الرعية بالعلم 

يصللهَي يرَعِنَّتكَِييسقِ لْمِيفَ�أَنْييَْ لَ��مَيأَنَّ �سيحَقُّ »وأرَّ
مْيفنِمَايآيسكَيرِتَيصقِْ لْمِيوَولاكَّيرِتْي اَ�مْيجََ لَكَيلَُ
كْبَةِ،يفَإنْيأَحْسَ�نْتَيفنِ�مَايولاكَّيصللهُي خَزَصن�ةِيصلْحِ
�مِنقِي مْيرَقَسلَيصلَخ�سِ نِيصقشَّ رِتْيذقكَِيوَاُبْتَييهِيلَُ
سيإِيصلْمُحْتَسِبي صقنَّ�سصِحِيلمَِ���ولاهُيفِييعَبنمِهِ،يصق َّ
صقَّذِييإذَصيرأَىيذصيحَ�سجَةٍيأَخإَجَيقَهُيرِتَيصلأرَْوَصلِي
صقَّتِ� يفِييخَمَخ�هِيكُنْتَيرَصشِ�مًص،يوَكُنْ�تَيق�ِذَقكَِي
لقِهِيظَسلمًِسي آرِ�اًيرُْ تَقِمًصيوَإلايّكُنْتَيقَ�هُيخَسئنًِسيوَلِخَ

ضًس« هِيرُتََ إِّ وَقسَِلْبهِيوَعِزِّ

علماء الإس�لام مكلفون بمحاربة اس�تغلال واحتكار الظالمين، وبعدم الس�ماح 
للج�وع والحرم�ان بالتف�شي في أوس�اط الكث�ير من أف�راد الأم�ة، بينما يعي�ش الظلمة 
والناهبون وآكلوا المال الحرام في نعمة ورفاه. يذكر أمير المؤمنين  ان السبب الذي 
يدعوه إلى قبول الحكم هو الميثاق الذي اخذه الله تعالى على العلماء، من ألاّ يسكتوا أمام 
ذِي فَلَقَ  جش�ع الظالمين ونبهم، وج�وع المظلومين وحرمانم. يقول : »أَمَ�ا وَالَّ
، وَمَا أَخَذَ اللهُ  ةِ بوُِجُودِ النَّاصِِ الْحَبَّةَ ، وَبَرَأَ النَّسَ�مَةَ، لَوْلاَ حُضُورُ الْحَاضِرِ ، وَقِيَامُ الْحُجَّ
ةِ ظَالِمٍ، وَلا سَ�غَبِ مَظْلُ�ومٍ، لَألَْقَيْتُ حَبْلَهَا عَلَى غَارِبِهَا،  وا عَلَى كِظَّ عَ�لَى العُلَمَاءِ أَلاَّ يُقَارُّ

لِها ، وَلَألَْفَيْتُمْ دُنْيَاكُمْ هَذِهِ أَزْهَدَ عِندِْي مِنْ عَفْطَةِ عَنزٍْ !«. وَلَسَقَيْتُ آخِرَهَا بكَِأْسِ أَوَّ

كيف نس�تطيع أن نبقى س�اكتين اليوم ونحن نرى حال الأمة اليوم وما فيها من 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 212

التمزق والتشرذم بسبب الظلمة والجائرين.

إن وظيف�ة عل�ماء الإس�لام وجميع الأح�رار هي: ان ينه�وا هذا الوض�ع الظالم، 
وأن يس�عوا في هذا الس�بيل الذي هو س�بيل إس�عاد مئات الملايين من الب�شر في إقامة 

الحكومات العادلة.

إن وظيفة علماء الإس�لام كبيرة، ومهامه�م عظيمة، منها نصرة المظلوم، كما قال 
إمام المتقين يصف هذه المهام : 

رُونَ عُيُونَهُ،  وَاعْلَمُ�وا أَنَّ عِبَادَ اللهِ الْمُسْ�تَحْفَظِيَن عِلْمَهُ، يَصُونُونَ مَصُونَ�هُ، وَيُفَجِّ
ةٍ،  ةٍ، وَيَصْ�دُرُونَ برِِيَّ يَتَوَاصَلُ�ونَ باِلْوِلايََ�ةِ، وَيَتَلَاقَوْنَ بالْمَحَبَّةِ، وَيَتَسَ�اقَوْنَ بِ�كَأْسٍ رَوِيَّ
عُ فيِهِ�مْ الْغِيبَةُ. عَلَى ذلكَِ عَقَدَ خَلْقَهُ�مْ وَأَخْلَاقَهُمْ ، فَعَلَيْهِ  يبَ�ةُ، وَلاَ تُسْرِ لاَ تَشُ�وبُهُمُ الرِّ
يَتَحَابُّ�ونَ، وَبهِِ يَتَوَاصَلُونَ، فَكَانُوا كَتَفَاضُلِ الْبَذْرِ يُنتَْقَ�ى ، فَيُوْخَذُ مِنهُْ وَيُلْقَى، قَد مَيَّزَهُ 

بَهُ التَّمْحِيصُ. التَّخْلِيصُ، وَهذَّ

لق�د ذكرنا في حق الس�ائس بالعل�م كيف هو اهتمام الإس�لام بالعل�م والتعليم 
واشرن�ا هن�اك بأن مفردة علم ومش�تقاتها من اكثر الألف�اض ورودا في القرآن الكريم 

بعد لفظ الجلالة بحيث وردة على ما يقارب ال� »486« مرة.

ويكفي أن أول كلمة نزلت من القرآن على قلب رسول الله  تأمر الإنسان 
نسَ�انَ مِنْ عَلَقٍ * اقْ�رَأْ وَرَبُّكَ  �ذِي خَلَقَ * خَلَقَ الْإِ بالتعل�م ه�ي }اقْرَأْ باِسْ�مِ رَبِّكَ الَّ

نسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾ )العلق5-1(. مَ الْإِ مَ باِلْقَلَمِ * عَلَّ ذِي عَلَّ الْأكَْرَمُ * الَّ

رُ  مَا يَتَذَكَّ ذِينَ لَا يَعْلَمُ�ونَ إنَِّ ذِي�نَ يَعْلَمُونَ وَالَّ وقال س�بحانه }قُلْ هَلْ يَسْ�تَوِي الَّ
أُوْلُوا الْألَْبَابِ﴾ )الزمر: 9(.

ومن السنة ما لا يحصى ذكره ومنها: 

قول رسول الله : »طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة ألا وان الله 



213حقيصقإعنةييسق لمي   

يحب بغاة العلم«.

ويقول الإمام الصادق : »لوددت ان اصحابي ضربت رؤوس�هم بالسياط 
حتى يتفقهوا«.

وعن ابي عبد الله : »إذا اراد الله بعبد خيرا فقهه في الدين«.

وعن الإمام الباقر : »عالم ينتفع بعلمه، أفضل من سبعين ألف عابد«.

ع�لى ان الق�رآن الكريم والس�نة الشريفة لا تقت�صران على تعلم العل�وم الدينية 
والتشريعي�ة والفقهي�ة فقط، بل دع�ت إلى تعلم كافة العلوم الإنس�انية الطبيعية وعلم 

الحياة«البيولوجيا«وعلم النفس وعلم التاريخ والإجتماع وغير ذلك.

ومن الآيات التي حثت على العلوم الطبيعية قوله تعالى: }أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهََّ أَنزَلَ مِنَ 
تَْلِفٌ أَلْوَانُاَ  بَالِ جُدَدٌ بيِضٌ وَحُمْرٌ مخُّ تَْلِفًا أَلْوَانُاَ وَمِنَ الْجِ مَاء مَاء فَأَخْرَجْناَ بهِِ ثَمَرَاتٍ مخُّ السَّ
مَا يَخْشَ�ى اللهََّ  وَابِّ وَالْأنَْعَامِ مُختَْلِفٌ أَلْوَانُهُ كَذَلكَِ إنَِّ وَغَرَابيِبُ سُ�ودٌ * وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّ

مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاء{ )فاطر: 28(.

اء  نسَ�انُ مِمَّ خُلِ�قَ * خُلِقَ مِن مَّ وم�ن الت�ي حثت على علم الحياة : }فَلْيَنظُرِ الْإِ
ائِبِ﴾ )الطارق: 7(. َ لْبِ وَالترَّ دَافقٍِ * يَخْرُجُ مِن بَيْنِ الصُّ

ونَ﴾ )الذاريات: 21(. ومن التي حثت على علم النفس: }وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُ

وأما علم التاريخ والإجتماع فحثت عليه الآية التالية : }أَوَلَمْ يَسِيُروا فِي الْأرَْضِ 
ةً وَأَثَ�ارُوا الْأرَْضَ  ذِي�نَ مِ�ن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَ�دَّ مِنهُْمْ قُ�وَّ فَيَنظُ�رُوا كَيْ�فَ كَانَ عَاقِبَ�ةُ الَّ
وَعَمَرُوهَ�ا أَكْثَ�رَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءتْهُمْ رُسُ�لُهُم باِلْبَيِّنَ�اتِ فَ�مَا كَانَ اللهَُّ ليَِظْلِمَهُمْ وَلَكِن 

كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ )الروم: 9(.

وللإمام الشافعي هذه الأبيات الجميلة: 

صق�بطإصق� �لميخ�حن� يا�لوبيصقب�نت�ن�تيك��بس رسهسي رسي إذصي صقب�ااي ي�حنسي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 214

القبإوالعلم يج�لو العبى عن قلب صاحبه الظلبة  س�واا  ي�جلي  ك�با 

وقال مؤيد الدين الطغرائي : 

وال�ذهب بال�بال  لا  وال�عقل  طلببال�علم  با  ق��درا  المتى  رف��ع  ي��زااا 
شإفا به  يزهو  النهى  طوق  بالل�غبفالعلم  ي�ب�لي�ه  له  ق�ي�د  وال�جه�ل 
ريب الى  أشداصا  ال�علم  يإفع  أابكم  با  أشإافا  ال�جهل  وي�دم�ض 
ذخ��ائ�إه ي��م�نى  ف�ا  ك�ن�ز  بالإيبالع�ل�م  زاا  علبا  زاا  ما  وال��ب��إء 
جوهإه يجديك  لكي  فاطلب  كالقوت للجسم لا يطلب غنى الذهبفالعلم 

وأخيرا هذا البيت المشهور والذي اختلف في قائله : 

لها لاع��ب��اا  بيويا  ي��إف��ع  ؟ العلم  والشإف  العز  بيت  يهدم  والجهل 

وبع�د حديثنا الموج�ز عن العلم ببع�ض تفرعاته وانواعه وفضيل�ة طلبه ومهام 
العل�ماء وصفاته�م، نتح�دث عن ح�ق المتعلم على المعل�م وقد تعرضت الس�نة لذلك 
وجائ�ت لتؤكد ما هدف اليه الإمام زين العابدين  فقد ورد ان عيس�ى ابن مريم 

 قال للحواريين ل اليكم حاجة اقضوها ل.

قال�وا: قضي�ت حاجت�ك ي�ا روح الله فق�ام فغس�ل اقدامه�م فقال�وا: كنا نحن 
اح�ق بهذا يا روح الله فق�ال: إن احق الناس بالخدمة العالم، ان�ما تواضعت هكذا لكيما 

تتواضعوا بعدي في الناس كتواضعي لكم.

وقال الإمام الصادق : اطلبوا العلم وتزينوا معه بالحلم والوقار وتواضعوا 
لم�ن تعلمونه العلم وتواضعوا لمن طلبتم منه العل�م ولا تكونوا علماء جبارين فيذهب 

باطلكم بحقكم.

وق�ال الإم�ام علي : ما أخذ الله على اه�ل الجهل ان يتعلموا حتى اخذ على 
اهل العلم ان يعلموا.



215حقيصقإعنةييسق لمي   

وك�ما حث على نشر العلم وإذاعته واثابه قام بالوعيد لمن يمنع علمه ويختص به 
لنفسه ولا يبثه بين الناس. 

فعن رسول الله : »من كتم علما نافعا الجمه الله يوم القيامة بلجام من نار«.

وعن�ه : »اذا ظهرت الب�دع في امتي فليظهر العالم علمه فمن لم يفعل فعليه 
لعنة الله«.

وامامن�ا زين العابدي�ن يوضح لنا قاعده مهمة في ان العل�م يزكوا على الإنفاق، 
وينح�سر ويس�لب بالمنع فيق�ول موجها خطاب�ه للمعل�م: »ان الله س�بحانه وتعالى بما 
أعطاك من العلم جعلك محط حاجة طلابه فإن احس�نت فيما توليت وقمت بالواجب 
علي�ك من بذل�ه واخراج ما عندك من الحكم�ة والبيان كنت راش�دا والا فإنك تجمع 
الخيان�ة والظل�م، الخيانة فيما اولاك والظلم لعباده ب�ما منعت عنهم من حقهم في العلم 

وهذا قد يؤدي الى ان يسلبه الله عنك«.

ولقد ذكر الش�يخ الجليل النراقي في كتابه جامع السعادات الجزء الأول في باب 
»آداب التعليم«جملة من اداب التعليم وهي: 

1- ان يخل�ص المعلم تعليمه لله س�بحانه ولم يكن ل�ه فيه باعث دنيوي من طمع 
مال او جاه ورئاس�ة او ش�هرة بين الناس، بل يكون الباعث مجرد التقرب إلى الله تعالى 
والوصول الى المثوبات الأبدية، فان من علم غيره علما كان شريكا في ثواب تعليم هذا 

الغير للآخر.

2 - ان يكون مش�فقا على المتعلم ناصحا له، مقتصرا في الإفادة على قدر فهمه، 
متكلما معه باللين والهشاشة لا بالغلظة والفظاظة.

3 - أن لا يضن العلم من أهله ويمنعه عن غير أهله، لأن بذل الحكمة للجهال 
ظلم عليها، ومنعها عن أهلها ظلم عليهم كما ورد في الخبر.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 216

4 - أن يق�ول م�ا يعلم ويس�كت عما لايعلم حتى يرجع الي�ه ويعلمه، ولا يخبر 
المتعلمين ببيان خلاف الواقع.

ه�ذه بعض الآداب وقد ذكر غيره من العلماء آدابا هي قريبة في المعنى مما ذكرنا، 
ورب�ما كان لكل من المعلم والمتعلم آداب أخر تظهر لمن وقف على فن الأخلاق، ثم ان 

العارف بأهل زمانه يعلم آداب التعلم والتعليم كسائر الآداب والفضائل.



حق الزوجة 

رحلة حقوقية

إن حياة الإمام علي بن الحس�ين  وس�يرته الطاهرة مليئة بمكارم الأخلاق 
وهي تشكل قسمًا مهمًا من بحر فضائله ومكارمه، فكان الإمام  خير دليل وأسوة 
للإنس�ان الصال�ح، وأفضل نم�وذج لكل البشري�ة في طريق الخير والس�عادة في الدنيا 

والآخرة.

يقول الشاعر إيليا أبو ماضي: 

ف���وصح���ة؟ خ��ك��سف��ئي ه�����إزي ذصي ر���تي
صق��ب��ت��إن��ب��س صق��ب��ل��ب��لي خ��ث��ن��بي ر���تي أوي

إن قاعدة الأسرة الس�ليمة والمتحابة وس�ائر القواعد الإسلامية الأخرى يدها 
المتتبع بشكل واضح ومصداق عملي جلي في سيرة رسول الله  وأهل بيته الأطهار 
فمثلًا إذا ما تصفحنا تاريخ الإمام السجاد  وسلوكه مع أفراد عائلته سنراه 
في القم�ة، فإن�ه مضافاً إلى كونه  أعبد أهل زمانه وأزهدهم، فهو لا ينس�ى رعاية 
من يعوله وإكرام أسرته الشريفة، بل يأخذ بخدمتهم ويهيأ لهم وسائل الراحة المشروعة 

ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم ويربيهم على أفضل العبادات: 

ورد في ال�كافي ع�ن أبي حم�زة الثمال أنه ق�ال: قال علي بن الحس�ين : »لأن 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 218

أدخ�ل الس�وق ومعي دراه�م ابتاع به لعي�ال لحمًا، وقد قرم�وا)1( أح�ب إلّ من أعتق 
نسمة«.

وقد أش�ار الإمام السجاد  في هذا الحديث إلى أن ثواب شراء شيء للعيال 
أكث�ر من ثواب عتق رقبة في س�بيل الله، وذلك لأن الزوج�ة والأولاد كل أملهم بكرم 
رب الأسرة وس�خائه، مضاف�اً إلى أن علاقتهم به لا تنفصم عراه�ا، أما العبد إذا تحرر 

فان علاقته بمالكه تنفصم ويتخذ قراراته بنفسه.

ق�ال أبو الحس�ن : »إذا وعدتم الصبيان ففوا لهم فإنم ي�رون أنكم الذين 
ترزقونم، إن الله عزّ وجلّ ليس يغضب لشيء كغضبه للنساء والصبيان«.

لا زالت رحلتنا الحقوقية تسير بخطا ثابتة وقد طرقت باب حق الرعية ووصلت 
إلى حقوق الزوجة.

حق الزوجة 

�ا حَ�قُّ رَعِيَّتكَِ ببِلْ�كِ النّكَاحِ فَ�أَنْ يَعْلَمَ  وَأمَّ
احًا وَأُنْسً�ا  أَنَّ اللهََّ جَ�عَ�لَ�هَ��ا سَ�كَنًا وَمُسْ�تَرَ
وَوَاقِي�ةً، وَكَذَلِ�كَ كُلُّ وَاحِ�دٍ مِنْكُ�مَا يَجبُِ أَنْ 
يَحْبَ�دَ اللهََّ عَلَى صَاحِبهِ، ويَعْلَ�مَ أَنَّ ذَلكَِ نعِْبَةٌ 
مِنْهُ عَلَيْهِ. وَوَجَبَ أَنْ يُحْسِ�نَ صُحْبَةَ نعِْبَةِ اللهَِّ 
�كَ عَلَيْهَا  وَيُكْإِمَهَ�ا ويَإْفَ�قَ بَه�ا وَإنْ كَانَ حَقُّ
أَغْلَظَ وَطَاعَتكَِ بَها أَلْزَمَ فيِمَا أَحْببْتَ وَكَإِهْتَ 
ح�ْبَةُ  �ا حَ�قُّ الإَّ مَ�ا لَْ يَك�نْ مَعِْ ي�ةً، ف�إنَّ لََ
�كُونِ إلَيهَ�ا قَضَ�اءَ  وَالْمُؤَانَسَ�ةِ، وَمَوْضِ�عُ السُّ
زِ الَّتيِ لا بُدَّ مِ�نْ قَضَائهَِ�ا وَذَلكَِ عَظيِ�مٌ.  ذَّ اللَّ

زَ إلا باللهِ. وَلا قُوَّ

)1( قرموا: أي اشتد شوقهم الى اللحم.



219حقيصقزوجةي   

لق�د أولى القرآن الكريم موضوع الأسرة والمرأة بالذات اهتماماً كبيراً فنرى مثلًا 
ان�ه وردت كلم�ة زوج في الق�رآن الكريم بما يخص ه�ذا الموضوع / 29 م�رة، وكلمة 
أمرأة / 10 مرات، وكلمة أنثى / 18 مرة، ومن الصفات المهمة المختصة بالمرأة كلمة 
المؤمنات / مؤمنات / 22 مرة، ووردت س�ورة بإس�م النس�اء ولم ترد س�ورة بإس�م 
رج�ل، وغيرها من الصف�ات المخاطبة الواردة في القرآن الكري�م.كل ذلك اهتماما بها 

وبشؤونا.

قال رسول الله : »ما بني بناء في الإسلام أحب إلى الله من التزويج«.

وقال الإمام الصادق : »أكثروا الخير بالنساء«.

إن هذه الأحاديث التي تبين أهمية الأسرة والتي هي اللبنة الأولى في المجتمع 
وتب�ين مكان�ة المرأة الزوجة في ه�ذه اللبنة وانه أحب بناء بني لله في الإس�لام وإنا 
مجلب�ة للخير والرزق والغنى. فكما وضع الإس�لام مواصفات المرأة الحس�نة فعن 
رس�ول الله : »من س�عادة المؤم�ن الزوجة الصالحة«، نرى ان�ه نى عن المرأة 
التي تتمتع بالجمال فحس�ب دون الصلاح والإيمان والإلتزام بالأحكام حيث ورد 

عنه : »إياكم وخراء الدمن قيل يارسول الله وما خراء الدمن ؟

قال: المرأة الحسناء في منبت السوء، فتخيروا لنطفكم فإن العرق دساس.

على انه لم يغفل الجمال ففي رواية: تنكح المرأة على أربعة خلال: على مالها، وعلى 
دينها، وعلى جمالها، وعلى حسبها ونسبها فعليك بذات الدين.

أيض�ا وضع مواصفات الرجل الذي يس�تحق الزواج فق�د نى عن الزواج من 
شارب الخمر قال النبي  من زوج كريمته من شارب خمر فقد قطع رحمها.

وقال أيضا: من شرب الخمر بعدما حرمها الله على لس�اني فليس بأهل أن يزوج 
إذا خطب.

هذا البناء والعقد يب أن يتم على أس�اس التكافؤ بين الرجل والمرأة وإذا ما تم 
ترتب�ت علي�ه حقوقا شرعية ولكن قبل أن نبين بعض تل�ك الحقوق تعالوا لنرى كيف 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 220

ينظر القرآن الكريم للمرأة.

لقد دَحض القرآن الحكيم الأفكار الباطلة التي كان الناس يعتقد بها في السابق، 
وأق�رَّ ب�أن طبيعة التكوي�ن وأصل الخلقة بين الرج�ل والمرأة واحد، فل�م يخلق الرجل 
م�ن جوهرٍ مكرم، ولا الم�رأة من جوهر وضيع، بل خلقه�ما الله من عنصر واحد وهو 
ن  ذِي خَلَقَكُم مِّ كُمُ الَّ قُواْ رَبَّ َا النَّاسُ اتَّ التراب، ومن نفس واحدة، فيقول تعالى: }يَا أَيهُّ

نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنهَْا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنهُْمَا رِجَالاً كَثيًِرا وَنسَِاء{ )النساء: 1(.

وبذلك ارتقى بالمرأة عندما جعلها مثل الرجل تماماً من جهة الطبيعة التكوينية، 
د بين الرجل والمرأة  ووفر لها من خلال ذلك حقَّ الكرامة الإنسانية، ثم إن القرآن وحَّ
ن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنحُْيِيَنَّهُ  ل المسؤولية، فقال تعالى: }مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِّ في تحمُّ

حَيَاةً طَيِّبَةً{.

على أن التساوي بينهما في أصل الخلقة والكرامة والمسؤولية، لا يعني بتاتا إنكار 
الاخت�لاف الفطري والطبيعي الموجود بينهما، والذي يؤدي إلى الاختلاف في الحقوق 
والواجبات، فميزان العدالة السليم هو التسوية بين المرء وواجباته، وليس التسوية في 

الحقوق والواجبات بين جنسين مختلفين تكويناً وطبعاً.

وم�ن ه�ذا المنطلق فلي�س التفضي�ل في الإرث اختلالاً في العدال�ة، بل هو عين 
العدالة، فالرجل عليه الصداق منذ بداية العلقة الزوجية، وعليه النفقة إلى النهاية 

وم�ن جانب آخر لا يري�د القرآن تحديد حرية الم�رأة ومكانتها من خلال فرض 
الحج�اب، ب�ل أراد صيانتها بالحج�اب دون تقييدها، م�ع الإيحاء باح�ترام المرأة لدى 

نفسها ولدى الآخرين.

إذ أراد له�ا أن تخ�رج في المجتم�ع - إذا خرجت - غير مث�يرة للغرائز الكامنة في 
نف�وس الرج�ال، فتكون محافظة على نفس�ها، وغير م�رّة بالآخرين، كما أق�رَّ القرآن 
دة، ومنح المرأة الحقوق المدنية كاملة،  للم�رأة بحق الاعتقاد والعمل وف�ق ضوابط محدَّ

فلها حق التملك، ولها أن تهب، أو ترهن، أو تبيع، وما إلى ذلك.



221حقيصقزوجةي   

كما منحها حق التعليم، فوصلت إلى مراتب علمية عالية، وأش�اد بنزعة التحرر 
لدى المرأة من الظلم والطغيان، فرب لذلك مثلًا في آسيا بنت مزاحم امرأة فرعون، 
ت�ي ظلَّت على الرغم من الأجواء الضاغطة، محافظة على عقيدة التوحيد، التي آمنت  الَّ

بها، فأصبحت مثلًا يُحتَذَى به.

ذِينَ آمَنُ�وا امِْرَأَةَ فرِْعَوْنَ إذِْ قَالَتْ رَبِّ  لَّ بَ اللهَُّ مَثَلًا لِّ فق�ال الله تعالى: }وَضَرَ
نيِ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالميَِِن{  نيِ مِن فرِْعَ�وْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجِّ ابْ�نِ لِ عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّ

)التحريم: 11(.

فإن�ه موق�ف صارم لا هوادة في�ه، ويختلف عن موقف مؤم�ن آل فرعون الذي 
وقف بوجه فرعون بلين وبلباقة.

وهكذا يكش�ف لن�ا القرآن عن مق�دار الصلابة التي يمكن أن تكتس�بها المرأة، 
إذا امتلكت الإيمان والرؤية الس�ليمة، ويحدث العكس من ذلك لو حادت عن طريق 
كها أينما  الهداي�ة كام�رأة نوح ، فس�وف تغ�دو أس�يرة لعواطفه�ا وأهوائه�ا، تحرِّ

شاءت، فتكون كالريشة في مهب الريح.

تَسْكُنوُا إلَِيْهَا وَجَعَلَ  نْ أَنفُسِ�كُمْ أَزْوَاجًا لِّ قال تعالى: }وَمِنْ آيَاتهِِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّ
رُونَ﴾ )الروم: 21(، فالمرأة سكن وهدوء  قَوْمٍ يَتَفَكَّ ةً وَرَحْمَةً إنَِّ فِي ذَلكَِ لَآيَاتٍ لِّ وَدَّ بَيْنكَُم مَّ
وراحة بال وضمير بالنس�بة إلى الزوج ومن هن�ا قال الإمام زين العابدين  »فإن 
تعلم أن الله جعلها سكنا ومستراحا وانسا وواقية« بل قال القرآن الكريم }هُنَّ لبَِاسٌ 
{ تعبير عن كون المرأة تس�ترعيوب الرجل وعوراته كما تس�ترها  نَُّ كُمْ وَأَنتُمْ لبَِاسٌ لهَّ لَّ
الثي�اب وهكذا دوره بالنس�بة إليها فإنه يس�تر معايبه�ا وعورتها وك�ما أن الثياب يختار 
الإنس�ان منها الجمي�ل واللائق به وهذه النعمة يب على كل منهما أن يؤدي ش�كرها، 

يقول  في هذا المقام »وكذلك كل واحد منكما يب أن يحمد الله على صاحبه«.

حقوق الزوجة في السنّة النبوية: 

وكان�ت قضية الم�رأة وحقوقها كزوجة أو أمّ مَثَار اهتمام الس�نة النبوية الشريفة، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 222

فيقول النبي الأكرم : )مَا زَالَ جِبرائِيل يُوصِينيِ باِلَمرْأةِ، حَتَّى ظَننَتُْ أنَّه لا يَنبَْغي 
طَلاقُهَا إلاَّ مِن فَاحِشَةٍ مُبيِنةَ(.

ثم يحدد ثلاثة حقوق أساسية للمرأة على زوجها وهي: توفير القوت لها، توفير 
اللباس اللائق بها، حسن المعاشرة معها.

وفي ذلك يقول الحديث الشريف: )حَقُّ الَمرْأةِ عَلَى زَوجِهَا: أنْ يَسدَّ جُوعَهَا، وأنْ 
يَستُرَ عَورَتَها، وَلا يُقَبِّحُ لَهاَ وَجْهاً(.

فالحدي�ث أعلاه لا يقصر ح�ق الزوجة على الأمور المادي�ة الرورية من طعام 
وكس�اء، بل يقرن ذلك بحقٍّ معنوي، هو أن لا يُقبِّح لها وجهاً، وبتعبير آخر أن يُحس�ن 
معاشرته�ا، لا س�يَّما وأنا زميلته في الحياة، وشريكت�ه في العيش، ومن الخطأ أن يتعامل 

معها باعتبارها آلة للمُتعة، أو وسيلة للخِدمة، فيعاملها بطريقة إصدار الأوامر.

وهناك توجيهات نبوية تحثُّ على التعامل الإنساني مع الزوجة وحتى استشارتها، 
وإن لم ي�رد ال�زوج أن يأخذ برأيها في ذلك المورد، لأن استش�ارة ال�زوج لزوجته معناه 

إجراء حوارٍ مستمرٍّ معها، وهذا مما يندب إليه العقل والشرع.

إذن لها حقٌّ معنوي مُكمل لحقوقِها المادية، وهُو حقُّ الاحترام والتقدير، وانتقاء 
بة لائقة عند التخاطب معها تش�يع أجواء الطمأنينة، وتوقد ش�معة المحبَّة،  تعابير مهذَّ

 : فيقول الرسول

جل للمرأة: إنيِّ أُحِبُّكِ، لا يَذْهَبُ مِن قَلْبهَِا أبَداً(. )قَولُ الرَّ

فإك�رام الزوج�ة، والرحمة بها، والعفو ع�ن زَلاَّتها العادية، ه�ي الضمان الوحيد 
والطري�ق الأمثل لاس�تمرار العُلقة الزوجية، وبدون مراع�اة هذه الأمور يصبح البناء 
الأسري هَشّاً كالبناء على الرمل، فقد ثبت أن أكثر حوادث الطلاق تحصل من أسبابٍ 

تافهة.

لق�د فصل أحد القضاة في أربعين أل�ف قضية خلاف زوجي، وبعدها قال هذه 



223حقيصقزوجةي   

الجمل�ة: إنَّ�ك لتجد التواف�ه - دائمًا - في قرارة كل ش�قاء زوجي، فلو تح�لىَّ الزوجان 
بالص�بر، وغضّ�ا النظر عن بعض الأخط�اء التي تحصل من غير عَم�دٍ، لأمكن صيانة 

العش الزوجي من الإنيار.

 : حقوق الزوجة في فكر أهل البيت

يتطرق الإمام زين العابدين  في رسالة الحقوق لحق الزوجة، ويلقي أضواء 
ا حَقّ رَعيَّتك  إضافية على حقها المعنوي المتمثل بالرحمة والمؤانس�ة، فيقول : )وَأمَّ
بمِلك النِّكاحِ، فأنْ تَعلَمَ أنَّ اللهَ جعلَهَا سَ�كناً ومُس�تَراحاً وأُنس�اً وَوِاقِية، وكذلك كُلّ 

واحدٍ مِنكُما يَِبُ أنْ يَحمدَ اللهَ عَلَى صَاحِبهِ، ويَعلَمَ أنَّ ذَلكَِ نعِمةً مِنهُ عَلَيه.

ك عَلَيها  وَوَجَبَ أن يُحسِنَ صُحبَة نعِمَةِ اللهِ، ويُكرمَهَا، ويرفقَ بِها، وإنْ كانَ حَقُّ
حَمةِ  أغْلَ�ظَ، وطَاعَتُ�ك بِها ألزَمَ، فيِمَا أحبَبْتَ وكرهْتَ، م�ا لَم تَكن مَعصِية فإنَّ لَهاَ حَقَّ الرَّ

ة إلاَّ بالله(. والُمؤَانَسةِ ولا قُوَّ

ن في هذه الس�طور يظهر لنا أن الرابطة الزوجية هي نعمة كبرى تستحق  والتمعُّ
�كر اللَّفظي، بأن يحمد الله تعالى عليها، وتس�توجب الشكر العملي، بأن يكرم المرء  الشُّ
زوجت�ه، ويرفق بها، ويعاملها باللطف والرحمة، ويعقد معها صداقة حقيقية، كما يعقد 

أواص الصداقة مع الآخرين.

ف معها بالعُنف، وأحصى عليها كلّ ش�ارِدة ووارِدة، فس�وف يقطع  أما لو تصرَّ
س. ين حادة تقطع رباط الزوجية المقدَّ شراييَن الودّ والمحبَّة معها، ويكون كَسِكِّ

ولق�د بين الإم�ام الصادق  بكل وضوح السياس�ة التي ي�ب على الزوج 
اتِّباعها لاستمِالة زَوجتهِ، وعدم قَطع حبال الودِّ معها.

وجِ عَن ثلاثَةِ أش�ياءٍ فيِ�مَا بَينهَ وبَ�ين زَوجَتهِ، وهي:  فق�ال : )لا غِنَ�ى بال�زَّ
الموافَقَة، ليَجتلِبَ بِها مُوافقَتها ومَحبَّتها وهَواهَا، وحُس�ن خُلقِه مَعها واسْتعِمَاله استمَالَةَ 

قَلبهَِا بالهيَئة الحَسَنة في عَينهِا، وتوسِعته عَلَيها(.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 224

وم�ن الجدي�ر ذكره أن ه�ذه الأقوال، ليس�ت - مج�رد - كلمات تن�شر في الهواء 
دها أهل بيت العصمة بحذافيرها على  يُطلقها الأئمة  من أجل الموعظة، بل جسَّ

صعيد الواقع.

ف�لا توجد إش�كالية انفصام في س�لوك أهل البيت  ب�ين الوعي والواقع، 
  ومن الش�واهد الدالة على ذلك: يروي الحس�ن بن الجهم قال: رأيت أبا الحسن

اختضَب، فقلت: جُعلت فداك اختضَبْتَ ؟

ة  ة النِّسَ�اء، ولقَد تَرَك النِّسَ�اءُ العفَّ فق�ال : )نَعَ�مْ، إنَّ التهيِئَة مِمَّا يُزيدُ في عِفَّ
كَ أن تَراهَا عَلى مَا تَراكَ عَلَيه إذا كُنتَ عَلى غَيِر تَهْيئة ؟(،  بِ�تَركِ أزواجهنَّ التهيئة، أيَ�سُرّ

قلت: لا، فقال : )فَهوَ ذَاكَ(.

ولله در الشاعر القائل : 

م�ق�ب�اً ج�ب�ال�ك  ع�ي�ني  رأت  ما  إذا 
ش��إب ب�ا  س�ك�إت  روحي  ي�ا  وح�ق�ك 

فالإمام  يُدرِكُ أن الاستمالة تشكل النقطة المركزية في الحياة المشتركة لكِلا 
الزوجين، لذلك يراعي حقَّ الزوجة، ويسعى إلى استمالة قلبها من خلالِ التهيئة، ولأن 

عدم التوافق في هذا الجانب يعتبر من الأسباب الأساسية في الإخفاق في الزواج.

صحي�ح أن الزواج في الإس�لام ليس هو إش�باع ش�هوة الجن�س، فالجنس مجرد 
وس�يلة للوصول إلى الغاية من الزواج، وهي: رفد الحياة الإنس�انية بجيل صالح، إلاَّ 
ز الشرع هَجرها أكثر  ر إهمال حقّ الزوجة في الُمتعة الجنسية، لذلك لا يوِّ أنَّ ذلك لا يُبرِّ

من أربعة أشهر.

أن يتعاهد الزوج زوجته بالهدية: 

ف�إن الهدي�ة مما تجل�ب المحبة والم�ودة وتبع�د الع�داوة والبغض�اء والحقد وتحل 
المش�اكل العويصة والكبيرة فينبغي للزوج أن يتعاهد زوجته في الأوقات المختلفة بأن 



225حقيصقزوجةي   

يقدم لها هدية بما يتناس�ب مع حالها وما ترغب فيه وهذا مما يزيد في عفتها وقد أكدت 
على ذلك الروايات المتعددة، والهدية لها نتائج طيبة منها:

ابُّوا(. 1- زرع المحبة أو تعميقها كما قال الإمام الصادق : )تَهَادَوْا تَحَ

ةُ  يَا الْمَوَدَّ وعَ�نِ الْحُسَ�يْنِ بْنِ زَيْدٍ عَ�نْ أَبِي عَبْدِ اللهَِّ قَالَ: )قَالَ رَسُ�ولُ اللهَِّ تَهَادَوْا باِلنَّبِ�قِ تَحْ
وَالْمُوَالَاةُ(.

والنبق: ثمر شجرة السدر. وذكر النبق من باب المثال وليس للخصوصية فيه.

�خَائِمَ(  ةُ تَسُ�لُّ السَّ 2- أن تذه�ب بالع�داوة، ك�ما ق�ال الإم�ام الص�ادق  )الْهدَِيَّ
خيمة: الحقد في النفس والضغائن. أي أن الهدية تسل الحقد من النفس. والسَّ

دَقَةَ  ةَ، وَلَا يَأْكُلُ الصَّ وعَنْ جَابرٍِ عَنْ أَبِي جَعْفَر قَالَ: )كَانَ رَسُ�ولُ اللهَِّ  يَأْكُلُ الْهدَِيَّ
لِي ضَغَائِنَ الْعَدَاوَةِ وَالْأحَْقَاد َ(. خَائِمَ وَتُجْ ةَ تَسُلُّ السَّ وَيَقُولُ تَهَادَوْا فَإنَِّ الْهدَِيَّ

�ةُ أَمَامَ  ءُ الْهدَِيَّ ْ 3- الهدي�ة تق�ضي الحوائ�ج كما ق�ال الإمام الص�ادق : )نعِْمَ ال�شيَّ
الْحَاجَةِ(.

ةُ أَمَامَ الْحَاجَةِ، وَقَالَ تَهَادَوْا  ءُ الْهدَِيَّ ْ �كُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَِّ قَالَ نعِْمَ الشيَّ وعَنِ السَّ
غَائِنِ. ةَ تَذْهَبُ باِلضَّ ابُّوا فَإنَِّ الْهدَِيَّ تَحَ

الهدية من الزوج مما يزيد في عفة الزوجة: 

تهَِا(. جُلِ لزَِوْجَتهِِ تَزِيدُ فِي عِفَّ كما جاء عن الإمام الصادق  قوله: )هِبَةُ الرَّ

الإسراع في التهادي: 

ينبغ�ي إذا قدم أحد هدية أن يُرد الجميل وأن يهديه الآخر هدية أخرى ليحصل 
دُ  الته�ادي م�ن الطرفين فإن ذل�ك أسرع لتواتر الهدايا فقد روى الش�يخ الصدوق مُحمََّ
عُ  هُ أَسْرَ لُوا رَدَّ ظُرُوفِ الْهدََايَ�ا فَإنَِّ بْ�نُ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَ�يْنِ قَالَ: قَالَ الص�ادق : )عَجِّ

لتَِوَاتُرِهَا(.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 226

قال فتى الأحساء بعد اهدائه هدية لزوجته: 
أسم�اري بين  قاف�يتي  لأك��ت�بَ ف��ي��كِ أح�لى أش��ع�ارييَح�يإتْ 
مُلْحَ�ن�ةٌ اون�كِ  لُغ�تي  قَ��واعِ��دها أن��تِ، وأن��تِ أذك�اريح�إوفُ 
م�ث�ب�إزً الواحتين  بين  ندلةً  اارييا  في  وظِ�لُ�ها  ب�نجإان  جَ�ذْرها 
فتىً زِل�����تُ  لا  الواحتين  ف�تاز  ال�سارييا  فل�ك�كِ  في  ي�دور  مَ�ج�إيهُ 
وم�ن�ق�بةً إس��باً  ال�وف�اءُ  جاريأن��تِ  أمإه  وفِ�عله  م�ستبإٌ  ماضِيهِ 
مَكإم�ةٍ ي�وم  في  ق�لبي  ي�ذكاريأُه�ديكِ  بأغلى  مدتوما  ح�با  نَ�قشهُ 

ولقد دلت دراسة حديثة: أن كرم الزوج هو المفتاح السحري للسعادة الزوجية 
ولضمان حياة سعيدة. قد تحلم الكثير من الفتيات بصفات كثيرة لفارس الأحلام، من 
حيث الوسامة والشاعرية، لضمان حياة سعيدة، إلا أن أحدث الدراسات تشير إلى أن 
ك�رم الزوج يعد من أه�م الصفات التي تلعب دورا مهمًا في ضمان حياة س�عيدة هادئة 
بين الزوجين. وأوضحت الدراسة أن الزوجين اللذين يتمتعان بمعدلات مرتفعة من 
الك�رم المتبادل، س�واء المعن�وي أو الم�ادي في علاقتهما، هم أكثر عرضة بمعدل خمس�ة 

أضعاف للتمتع بسعادة غامرة في علاقتهم.

وفي أبحاث طبية أش�ارت إلى أن التناغ�م في العلاقة الحميمية بين الزوجين تعد 
المؤشر الوحيد والأهم في مدى تمتع الزوجين بتوافق وسعادة لتحتل المرتبة الأولى، إلا 
أن الأبحاث الطبية الحديثة أش�ارت إلى أن هذا العامل يأتي في المرتبة الثانية، بعد تدفق 
المشاعر والكرم المتبادل بين الزوجين. كما شدد الباحثون على أن قيام الزوجين بعدد من 
المهام المش�تركة أو الأعباء المنزلية معاً، مثل إعداد قدح من القهوة أو إعادة ديكورات 
المنزل معاً، تعد من الأنشطة التي تعمل على تعزيز الروابط العاطفية والشاعرية بينهما.

وم�ن نافلة الق�ول أن نذكر هذه الوصية الرقيقة الرائع�ة وانظروا إلى ما فيها من 
جمال التعبير وحسن اللغة، إنا وصية أم لإبنتها: 

كان�ت أمام�ة بنت الحارث التغلبية من فضليات النس�اء في الع�رب، ولها حكم 



227حقيصقزوجةي   

مشهورة في الأخلاق والمواعظ.. لما تزوج الحارث بن عمرو ملك كندة ابنتها أم إياس 
بن�ت ع�وف، وأرادوا أن يحملوها إلى زوجها أوصتها أمها في ليل�ة الزفاف إلى زوجها 

بوصية قيمة تقول فيها: 

الوصية: 

أي بني�ة أنّ الوصي�ة لو تركت لفض�ل أدب تركت لذلك من�ك. ولكنها تذكرة 
للغافل ومعونة للعاقل، ولو أنّ امرأة اس�تغنت عن الزوج لغنى أبويها وشدة حاجتهما 

إليها كنت أغنى الناس عنه، ولكن النساء للرجال خلقن، ولهن خلق الرجال.

أي بني�ة إنك فارقت الج�وّ الذي منه خرجت، وخلّفت العش الذي فيه درجت 
إلى وكر لم تعرفيه وقرين لم تألفيه، احفظي له خصالاً عشراً يكن لك ذخراً.

-يأرسيصلأولىيويصقثسننة: فالخشوع له بالقناعة، وحسن السمع له والطاعة. 

- أما الثالثة و الرابعة: فالتفقد لمواقع عينيه وأنفه، فلا تقع عينه منك على قبيح، 
ولا يشم منك إلاّ أطيب ريح.

-يأرسيصلخسرسةيويصقسساسة: فالتفقد لوقت منامه وطعامه؛ فإن تواتر الجوع ملهبة، 
وتنغيص النوم مغضبة.

-يوأرسيصقسسي ةيوصقثسرنة: فالاحتراس بماله، والإرعاء على حشمه وعياله. وملاك 
الأمر في المال حسن التقدير، وفي العيال حسن التدبير. 

-يوأر�سيصقتسس� ةيوصق �سشرز: فلا تعصين له أمراً، ولا تفش�ين ل�ه سراً؛ فإنك إن 
خالفت أمره أوغرتِ صدره، وإن أفشيتِ سره لم تأمني غدره.

- ثم إياك والفرح بين يديه إن كان مهتمًا، والكآبة بين يديه إن كان فرحاً.

وهذهين نحةيامرسءيصقمإصعنةيقلزوج:ي

»كن س�يدا في منزلك، واحب امرأتك حب�ا خالصا، أعطها كفايتها من الطعام، 
واس�تحر لها أصنافا مختلفة من الملابس، واش�تر لها العطر فإنا تحبه، اجعلها سعيدة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 228

ما دمت حيا، فإن المرأة مرآة لزوجها ينعكس ما يبذله في س�بيل س�عادتها ورغدها. لا 
تكن خشنا في بيتك فاللين يحرك قلب المرأة، بينما الغلظة وعدم المجاملة تستفزانا.

قربها إليك وس�مها بأس�ماء معززة، وجلها واحترمها، أظهر لها حبك وحنانك 
دائما، وإياك وغضب الأم فإنا إن ترعت إلى الله وشكتك فإن الله سميع لها شكايتها 

ويعاقبك على ذلك«.

وختاما مع وصية رسول الله  حيث يقول: 

»ألا خيرك�م خيركم لنس�ائه وانأ خيركم لنس�ائي« ومع ترح�م الإمام الصادق 
 حي�ث يق�ول: »رحم الله عبدا أحس�ن فيما بينه وبين زوجه ف�إن الله عز وجل قد 

ملكه ناصيتها وجعله القيم عليها. 

فالزوج�ة ي�ب أن تطيعه في طاعة الله وتحافظ على ش�ؤونه وما ملكت يداه ولا 
تع�صي له ام�را الا إذا كان فيه معصية الله فعندها تس�قط طاعته إذ لا طاعة لمخلوق في 

معصية الخالق«.



حق الرعية بملك اليمين 

رحلة حقوقية

ا�بل�نس ك��سني ر�تي نهجي ه�ذصي ك�سني إذصي
نتاح�ق آث�����سره�����مي ع�لىي ف�����إن�����سي

رضى رتي ي��مركي س��وفي أني عسقبسي فكتي
صقشوصهق صق��إصس��ن��ستي ع بتكي وق��وي

ف�سع�ل��ب�ت صق�بق�سر��ةي اصري ه��ذهي ف�ب�سي
ش��سر  ذري ر��سي صزن�����س��سني ع�ب�إي وق��وي

التربية العالية والخلق الرفيع : 

كان  يُعام�ل عبي�ده كأخ�وة وأصدقاء وأبن�اء، وكان يالس�هم ويؤاكلهم 
ويمازحهم ويزوّجهم، ويزرع فيهم الثقة والاعتزاز بالنفس وبالدين. 

 ومن مصاديق ذلك قصته مع خادمه الذي استعجل بشواء جاء به إليه لضيوفه، 
وسقوط سفود الشواء على رأس طفل له وقتله في الحال، وحين رأى الإمام تغيرُّ حال 
الغ�لام واضطرابه عاجله بقوله: »لا علي�ك، إنّك لم تتعمّد قتله، وأنت حرّ لوجه الله« 
وأخ�ذ في جه�از ولده ودفنه، فإنّا قصة تعبّر عن تس�امٍ رفي�ع ومناقبية عظيمة راحت 

حكاية للأجيال.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 230

وقصت�ه الاخُرى مع جارية له كانت تحمل له إبريقاً، إذ س�قط الإبريق من يدها 
ليش�جّ وج�ه الإمام ويس�يل دمه، وح�ين اضطربت، معت�ذرة إليه قائل�ة »والكاظمين 
الغي�ظ« قال لها: »كظمتُ غيظي« فقالت: »والعافين عن الناس« قال: »عفا الله عنك« 

فقالت: »والله يحب المحسنين« قال »أنتِ حرّة لوجه الله«. 

ه�ذه القصة ه�ي الأخرى جاءت في س�ياق هذه التربية الرس�الية الهادفة لذلك 
الغرض النبيل، وهو تعليم الناس دين الله وأخلاق الِاسلام، والتثقيف بثقافة القرآن.

رحلتنا الحقوقية تواصل س�يرها وتفتح لنا تاريخا مشرقا نبيلا لأفضل من أقلت 
الأرض لنأخذه�ا نموذج�ا نحتذي به�ا في حياتنا وها نحن نص�ل إلى الحق الأخير من 

حقوق الرعية وهو : حق الرعية بملك اليمين.

حق الرعية بملك اليمين 

ا حَقُّ رَعِيَّتكَِ ببِلْ�كِ اليَبِنِ فَأَنْ يَعْلَمَ أنَهُ  وَأمَّ
بُ����كَ وَاَمُ�����كَ وَأَنَّكَ  خَلْ�قُ رَب�كَ، وَلَحْ
تَلْكُِ�هُ لا أنْتَ صَنَعْتَ�هُ اُونَ اللهَِّ وَلا خَلَقْتَ لَهُ 
ا وَلا أَجْإَيتَ لَ�هُ رِزْقًا وَلَكنَِّ  سَ�بْعًا وَلا بََ�ً
إَهُ لَ�كَ وَائْتَبَنَ�كَ  اللهََّ كَمَ�اكَ ذَلِ�كَ، ثُ�مَّ سَ�دَّ
اهُ لتَِحْمَظَهُ فيِهِ ويَسِيَر فيِهِ  عَلَيْهِ وَاسْ�تَوْاَعَكَ إيَّ
َّا يَلْبَعُ وَلا  َّا يَأْكُلُ وَيُلْبسَهُ مِ بسِيَريهِِ فَتُطْعِبَهُ مِ
مَ�هُ مَ�ا لا يُطيِقُ، فَ�إنْ كَإِهْتَهُ خَإَجْتَ إلَى  يُكَلِّ
بْ خَلْقَ اللهَِّ  اللهَِّ مِنْ�هُ وَاسْ�تَبْدَلْتَ بهِ وَلَ�مْ يُعَ�ذِّ

زَ إلا باللهِ. وَلا قُوَّ

كدأب القرآن الكريم الذي لا يترك ش�أنا يخص الحياة الإجتماعية إلا تطرق إليه 
ومن هذه الش�ؤون ش�أن الرق وذكره القرآن الكريم تحت مس�مى ملك اليمين كما في 



231حقيصقإعنةييبلكيصقنبنتي   

قوله تعالى: }وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَ�ٰنكُُمْ{ النساء : 36، وتارة أخرى تحت مسمى رقبة »كما 
في قوله تعالى: }وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ * فَكُّ رَقَبَةٍ{ - العلق: 13. 

وهذه إحصائية تبين مدى اهتمام القرأن الكريم بهذه القضية، فذكرت: 

- كلمة ملكت أيمانكم 7 مرات

- وكلمة ملكت يمينك »مرتان«.

- وكلمة رقبة مصحوبة بكلمة تحرير وفك 6 مرات.

- وكلمة ملكت أيمانن »مرتان«.

- وكلمة وفي الرقاب »مرتان«.

- وكلمة ملكت أيمانم 3 مرات.

- وكلمة أمة »مرة واحدة«.

كل ذل�ك اهتمام�ا بقضية الرق، ع�لى أن القرآن الكريم لم يذكرهم بإس�م العبيد 
وذلك لإس�تعماله الكلمات المؤدبة الرائعة في هذه القضية وفي كل القضايا إلا من باب 
ن الْغَآئِطِ{ كناية عن  نكُم مِّ المث�ال أو »المثل«، )وكمثال على ذلك قوله }أَوْ جَاء أَحَدٌ مِّ
�اهَا{ كناية عن الجماع(.  الخ�لاء، أو قوله تعالى }أَوْ لامََسْ�تُمُ النِّسَ�اء{، أو}فَلَماَّ تَغَشَّ
وس�ار أهل البيت على هذا المنوال والطريق لكي يتخلص من الرق تدرييا كما سيأتينا 

في البحث.

فهذا الإمام علي بن الحس�ين  كان من المراحل الأولى التي يشتري فيها 
العب�د يهي�ؤه للعتق: يبدأ بتعليم العب�د، وتثقيفه ثقافة إس�لامية، وتأديبية بالآداب 
الت�ي يريدها الإس�لام. وبعد ذلك يعتق�ه لوجه الله لا على نحو الج�زاء عن كفارة 
ليكون الغرض من العمل هو التقرب الصرف لله س�بحانه، ونيل مرضاته. وكان 
يقوم بتزويده بالمال ليس�اعده على الاس�تعانة به في الكسب والتجارة ليشق طريقة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 232

في ه�ذه الحي�اة من جديد لا أن يك�ون ك�لًا على الناس كما كان كلًا على مولاه قبل 
عتقه. 

وكان  يتحين الفرص المناسبة لعتقهم، ويكون ذلك في موسم الأعياد 
م�ن ش�هر رمض�ان، أو الأضحى ليضي�ف إلى فرحة العت�ق فرحة اس�تقبال العيد 

بحرية كاملة.

لق�د ذكرن�ا في ح�ق »سائس�ك بالملك« ش�يئا من التفصي�ل عن الرق وسياس�ة 
الإس�لام في التعامل معهم وتحريرهم، وحي�ث أن الموضوع يبدوا مهما للغاية مما جعل 
الإم�ام  يذكره في موضعين، ونحن لا تفوتنا الفرصة أن نذكر ش�يئا عن الطريقة 

المثلى لمعاملة الرقيق تماشيا مع توصية إمامنا زين العابدين.

ملك اليمين هم العبيد والإماء الذين تحت أخيهم الإنسان، وقد جهد الإسلام 
منذ يومه الأول في سبيل تحريرهم وإخراجهم من ذل الرق والعبودية إلى عز الإنطلاق 
والحرية، فتارة يأمر بعتقهم وفك أسرهم، وأخرى يعل حرية العبد فرضا إذا نكل به 

 : مولاه فيقول الإمام جعفر بن محمد

»قض أمير المؤمنين فيمن نكل بمملوكه انه حر لا س�بيل له عليه س�ائبة يذهب 
إلى من أحب«.

وثالث�ة يع�ل عت�ق العبي�د فرضا في إفطار ش�هر رمض�ان والظه�ار والحنث في 
اليمين، ورابعا يرصد قس�طا من الزكاة لتحريره�م، إلى آخر المحاولات العظيمة التي 
أعطت أعظم النتائج وأحسنها حيث تسابق المسلمون في سبيل التحرير والإعتاق وقد 
سجل الأئمة من أهل البيت أعظم الأرقام القياسية في هذا المضمار فكانوا يحررون من 

يقع تحت أيديهم بعد تعليمهم وتهذيبهم وتأديبهم.

وهن�ا يعل�ل الإمام وصيت�ه في الرفق بملك اليمين، الإنس�ان المال�ك لم يكن هو 



233حقيصقإعنةييبلكيصقنبنتي   

الذي خلق هذا المملوك، ولا هو الذي أعطاه سمعا ولا بصرا، ولا هو الذي أجرى له 
رزقا، وإنما الله هو الذي تكفل بهذه جميعا. فهو الذي جعل له السمع والبصر والفؤاد، 
وهو الذي أوفر من أمره كل ش�ئ، وبعد ذلك جعله مسخرا للمالك يتصرف لا بنفسه 
ولا بروحه ولا بكل ش�ئ فيه، وإنما للمالك فقط حق الأمر، وعلى المملوك حق الطاعة 

إلا فيما يخالف أمر الله.

إلا أنن�ا نس�تنتج من هذه الوصية الرباني�ة المعاملة التي ي�ب أن يعامل به ملك 
اليمين وهي تشمل ولكن لا تقتصر على الآتي: 

- أن العبد ذو نفس إنس�انية كالنفس التي في الحر لا فرق بينها وبينها بش�ئ، لا 
ك�ما يراها بعض فلاس�فة اليونان في الممالي�ك والرقيق وهو أن لي�س للرقيق روح مثل 
الروح التي في الأحرار، وإنما هي روح غير انسانية »بمعنى أنا روح حيوانية لا تفترق 

عن روح سائر الحيوانات« لذلك فهي مسخرة لنا وتحت تصرفنا.

-يصلم سرلةيصلحسنةيوفنهسيعمزيأرور:ي

1- تطعم�ه مما ت�أكل، فعن رس�ول الله  يقول: »أرقاؤك�م فأطعموهم مما 
تأكلون، وألبسوهم مما تلبسون، وإن جاؤوا بالذنب لا تريدون أن تغفروه فبيعوا عباد 
الله، ولا تعذبوه�م«، وق�ال  »إذا أت�ى أحدكم خادمه بطعامه، فإن لم يلس�ه معه 

فليناوله لقمة أو لقمتين، أو أكلة أوأكلتين فإنه ول علاجه«

2- تلبس�ه مم�ا يلبس، جاء عن معرور بن س�ويد قال: »رأيت أب�ا ذر الغفاري« 
رضي الله عنه »وعليه حلة وعلى غلامه حلة، فسألته عن ذلك فقال: إني ساببت رجلا 

فشكاني إلى النبي  فقال النبي  : أعيرته بأمه ؟ إنك امرؤ فيك جاهلية. 

ث�م قال: إن إخوانك�م خولكم جعلهم الله تحت أيديك�م، فمن كان أخوه تحت 
يده فليطعمه مما يأكل، وليلبس�ه مما يلب�س، ولا تكلفوهم ما يغلبهم فإن كلفتموهم ما 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 234

يغلبهم فأعينوهم«.

ويق يل ذلك: 

أن معرور بن س�ويد لقي آبا ذر بالربذة، وعليه حلة وعلى خادمه مثلها، فس�ألته 
كيف يلبس خادمه مثل ما يلبس، وذلك غير معهود. فأجابه ببيان السبب. وأنه حصل 
بينه وبين شخص سباب ومشاتمة، وأنه عايره بأمه وعابه بها، وقال له: يابن الأعجمية 

أو يابن السوداء.

3 - لا تكلف�ه م�ا لا يطي�ق، ن�ى رس�ول الله  أن نكلفهم م�ن الأعمال ما 
يش�ق عليهم، ويهد قوتهم، أو يس�تفرغ جهدهم، بل التكليف بالس�هل المستطاع الذي 
لا يس�أمه الخادم، فإن كلفتموهم بالشاق وجب علينا أن نعينهم بنفوسنا أو بخدم من 
خدمنا. والحديث السابق ذكره نصر للخدم والأخذ بيدهم، ورفع لمستواهم وتنبيه لهم 
إلى حقوقهم قبل ساداتهم، وإرشاد لأرباب البيوت أن يقفوا منهم موقف العدالة، ولا 

يتناسوا رابطة الأخوة، ولا تبادل المنافع. قال تعالى : 

كُواْ بهِِ شَ�يْئًا وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَ�انًا وَبذِِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى  }وَاعْبُدُواْ اللهَّ وَلاَ تُشْرِ
�بيِلِ وَمَا  احِ�بِ باِلجنَبِ وَابْنِ السَّ وَالْمَسَ�اكِيِن وَالْجَ�ارِ ذِي الْقُرْبَ�ى وَالْجَ�ارِ الْجُنبُِ وَالصَّ

مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إنَِّ اللهَّ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ مُختَْالاً فَخُورًا﴾ )النساء:36(.

وم�ا أجمل وصية الإمام الغزال في ه�ذا المجال وقد خصص بابا في كتابه »إحياء 
عل�وم الدين« بإس�م حق�وق المملوك: وذكر فيه قول الرس�ول  للس�ادة »إن الله 
ملّكك�م إياهم، ولو ش�اء لملّكه�م إياكم«. فالله تع�الى قادر على تبديل الحال إن ش�اء، 
فلتحمدوا الله أيها الأحرار، وبعض هذا الحمد أن تتقوا الله في الرقيق وتحس�نوا إليهم، 
ولتلزم�وا التواضع لله، ولتنب�ذوا الكبرياء والترفع عليهم، وإلا أذاقكم الله هوان الرق 
بدورك�م في الدني�ا، مع ش�دة العذاب في الآخ�رة. وقد ذكر الإم�ام القرطبي حديثاً في 
تفسيره للآية 36 من سورة النساء نصه: »لا يدخل الجنة سيئ الملكة« أي الذي يسيء 



235حقيصقإعنةييبلكيصقنبنتي   

معاملة من هم تحت يده.

4- إباحة الزواج بالرقيق: 

ومن مفاخر الإسلام العظيمة أنه أباح زواج الأحرار من الرقيق، بل هو محمول 
ع�لى الندب عند الجمهور لعموم قوله تعالى }وانكحوا الأيامى منكم والصالحين من 
عبادكم وإمائكم{ الآية 32 من سورة النور. وكان هذا محظوراً قبل الإسلام، وكانت 
القبائ�ل الأوروبي�ة تحك�م على الحُرّة التي تت�زوج بعبد أن يحرقا مع�اًّ !! وإذا تزوج حُرّ 
بأم�ة كان يس�ترق بدوره ويصبح عبداً !! أما في الإس�لام فقد اتف�ق الفقهاء على إباحة 
أن ينكح العبد أمة، وأن تنكح الحُرّة عبداً إذا رضيت بذلك، والرأي الراجح أنه يوز 

للحُرّ أن ينكح أمة بإطلاق. 

ومن يطالع الس�يرة العطرة وتاريخ الصحابة س�وف يد تطبيقات عملية كثيرة 
به�ذا الخصوص. فق�د زوّج النبي صلى الله عليه وس�لم ابنة عمت�ه زينب بنت جحش 
بمولاه زيد بن حارثة، وذكر البخاري في باب الأكفاء في الدين أن أبا حذيفة زوّج ابنة 
أخيه هند بنت الوليد بن عتبة من مولى هو »س�الم«. وأش�ار النبي  على القرش�ية 
له على  الحس�يبة النس�يبة فاطم�ة بنت قي�س بالزواج م�ن مولاه أس�امة بن زي�د، وفَضَّ
خاطبيه�ا الآخرين معاوية بن أبي س�فيان، وأبي جهم وه�و من الأحرار أيضا. وتزوج 

بلال رضي الله عنه هالة بنت عوف وهي أخت عبد الرحمن بن عوف، انتهى.

ه�ذا ولا يغيب عن اذهاننا ان بع�ض امهات الأئمة المعصومين هن أمهات ولد 
وك�ن من ارق�ى البيوت واشرف العوائل في بلداهن فكن وعائ�ا للإمامة ومثالا للعفة 

والطهارة والشرف.

5- إن كرهته اس�تبدلت به غيره: إن لم يعامل المالك مملوكه بما ذكرناه سابقا من 
الخ�لال الكريم�ة فما أي�سرأن يتخلص منه بعتقه واس�تبدال به مملوكا آخر والإحس�ان 
عليه كما فعل العظام من ائمة المسلمين، فهذا على بن ابي طالب وبنوه فقد أعتقوا آلافاً 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 236

مؤلفة من الرقيق ابتغاء مرضاة الله تعالى. وكان على يقول: إنى استحى أن أسترق من 
يوحّ�د الله. ويكفى أن حفيده علي بن الحس�ين اش�تهر بلقب »مح�رّر العبيد« لكثرة من 
أعتقهم. وهو صاحب القصة الش�هيرة عندما كان�ت جارية تصب عليه ماء الوضوء، 
فوق�ع الإناء من يدها على رأس�ه فجرحه وأس�ال دم�ه، فنظر إليها غاضب�اً فقالت له: 
س�يدى إن الله تع�الى يقول: }وَالْكَاظِمِيَن الْغَيْ�ظَ{ فأجاب: قد كظمت غيظى، قالت 
ويقول تعالى: }وَالْعَافيَِن عَنِ النَّاسِ{ قال: قد عفوت عنك، قالت: ويقول س�بحانه: 
}وَاللهُّ يُحِ�بُّ الْمُحْسِ�نيَِن{ - الايّ�ة 134 من س�ورة ال عمران - فق�ال : اذهبى 

فأنت حُرّة لوجه الله.



حق الأم

رحلة حقوقية

أع���ماي���ه���س إذصي ر���مرس�������ةي صلألي
صلأع�����إص  ط�نبي ش� بسًي أع�����ماتي

صق�ح�ن�س ي�� �ه�مهي إني روضي صلألي
إخ���إص  أخ��ب��سًي أور ي ي��سق��إيي

صلأق���ى صلأس��سي�ذزي أس��ت��سذي صلألي
صلآف�����س  ر��مىي ر�آث�إهمي ش�غ�لتي

فهذا »على بن الحس�ين« كان كثير البر بأمه، ومع ذلك لم يكن يأكل معهما في إناء 
واحد، فسئل: إنك من أبر الناس بأمك، ولا نراك تأكل معها ؟! 

فقال: أخاف أن تسبق يدي إلى ما سبق�ت إليه عينها، فأكون قد ع�ق�ق�تها.

ولا يخفى علينا أن والدة الإمام قد توف�يت في نفاسها، ومع ذلك انظر إلى خلق 
الإمام العال وتعامله مع من هي بمنزلة أمه.

وق�د ذك�ر المجل�سي أن ه�ذه الس�يدة الطاه�رة توفيت في نفاس�ها بالإم�ام زين 
العابدين  بعد أن ولدته.

ها قد وصلنا إلى باب حقوق الرحم وأول حق من هذه الحقوق حق الأم.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 238

حق الأم 

لَتكَ حَيْثُ لا  َ�ا حََ �كَ، فَ�أَنْ يَعْلَمَ أَنهَّ فَحَ�قُّ أُمِّ
يَحْبِ�لُ أَحَدٌ أَحَ�دًا وَأَطْعَبَتكَ مِ�نْ ثَبَإَزِ قَلْبها 
اَ وَقَتكَ بسَ�بْعِهَ�ا  مَا لا يُطْعِمُ أَحَدٌ أَحَدًا، وَأَنهَّ
هَا  هَ�ا ويَدِهَ�ا وَرِجْله�ا وَشَعْإِهَا وبَرَِ وبََ�ِ
زً بذَلكَِ، فَإِحَ��ةً  وَجَميِعِ جَوَارِحِهَ��ا مُسْ�تَبرَِ
مُوَابلَةً، مُْتَبِلَةً لمَِ���ا فيِهِ مَكْإُوهُه��ا وأَلَمُه���ا 
هَ�ا حَتَّ�ى اَفَعَتهَ�ا عَنْ�كَ يَ�دُ  وثقِْلُه����ا وَغَبُّ
ال���قُ�دْرَزِ وَأَخإَجَت�كَ إلَى الأرَضِ فَإَضِيَتْ 
أَنْ يَشْ�بَ�عَ وت��ُوعُ هِيَ، وَيَكْسُ�وكَ وَيعْإَى، 
ويَضْحَ�ى،  وَيُظلُِّ�كَ  وَيَظْبَ���أُ،  وَيُإْوِي�كَ 
ذُكَ بالنَّوْمِ بأَرَقِهَا،  بَ�كَ ببُؤْسِ�هَ��ا، وَيُلَذِّ وَيُنَعِّ
وَكَانَ بَطْنُهَ��ا لَ�كَ وِعَ�اءً، وَحِجْإُهَ����ا لَكَ 
ا لَ�كَ سِ�قَاءً، ونَمْسُ�هَ���ا لَكَ  حِ�وَاءً، وثَدْيُهَ
لَ�كَ  وبَإْاِهَ���ا  نيَ�ا  الدُّ حَ�إَّ  يُبَ�اشِرُ  وِقَ��اءً، 
وَاُونَكَ، فَتَشْ�كُإَهَا عَلَى قَدْرِ ذَلِ�كَ وَلا يَقْدِرُ 

عَلَيْهِ إلاّ بعَونِ اللهَِّ وَيَوفيِقِهِ

لو لم يكن في القرآن الكريم إلا هذه الآية في حق الوالدين لكفى: 

ا يَبْلُغَ�نَّ عِندَكَ الْكِبَرَ  �اهُ وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَ�انًا إمَِّ }وَقَ�ضَ رَبُّ�كَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إلِاَّ إيَِّ
مَُا قَوْلاً كَرِيمًا﴾ )الإسراء:23(. ا وَقُل لهَّ مَُآ أُفٍّ وَلاَ تَنهَْرْهُمَ ا فَلَا تَقُل لهَّ ا أَوْ كِلَاهُمَ أَحَدُهُمَ

ج�اء في الميزان لتفس�ير القرآن: قوله تعالى: }وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَ�انًا{ عطف على 
س�ابقه أي و ق�ض رب�ك بأن تحس�نوا بالوالدين إحس�انا والإحس�ان في الفع�ل يقابل 

الإساءة.



239حقيصلأل   

وه�ذا بع�د التوحيد لله من أوج�ب الواجبات كما أن عقوقهما أك�بر الكبائر بعد 
ال�شرك بالله، ولذل�ك ذكره بعد حك�م التوحيد وقدمه على س�ائر الأح�كام المذكورة 

المعدودة وكذلك فعل في عدة مواضع من كلامه.

ه�ذه الرابطة العاطفية المتوس�طة بين الأب والأم من جان�ب والولد من جانب 
آخر من أعظم ما يقوم به المجتمع الإنس�اني على أسس�ه، وهي الوس�يلة الطبيعية التي 
تمس�ك الزوجين على حال الاجتماع فمن الواجب بالنظر إلى السنة الإجتماعية الفطرية 
أن يح�ترم الإنس�ان والدي�ه بإكرامهما والإحس�ان إليهما، ولو لم ير ه�ذا الحكم وهجر 
المجتمع الإنساني بطلت العاطفة والرابطة للأولاد بالأبوين وانحل به عقد الاجتماع.

وفي تفس�ير العي�اشي، ع�ن أبي ولاد الحناط قال: س�ألت أبا عب�د الله  عن 
قول الله: }وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَ�انًا{ فقال: الإحس�ان أن تحسن صحبتهما ولا تكلفهما أن 
يس�ألاك ش�يئا مم�ا يحتاجان إليه وإن كانا مس�تغنيين أ لي�س الله يقول: }لَ�ن تَناَلُواْ الْبِرَّ 
ا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ  حَتَّ�ى تُنفِقُ�واْ مِمَّا تُحِبُّونَ{؟ ثم قال أبو عبد الله  أما قوله: }إمَِّ
{ قال: إن أضجراك فلا تقل لهما أف و لا تنهرهما  مَُآ أُفٍّ �ا فَلَا تَقُل لهَّ �ا أَوْ كِلَاهُمَ أَحَدُهُمَ
مَُا قَ�وْلاً كَرِيمًا{ قال: تقول لهما: غف�ر الله لكما فذلك منك  إن ضرب�اك، وق�ال }وَقُل لهَّ
حْمَةِ{ ق�ال: لا تملأ عينيك من  لِّ مِنَ الرَّ ق�ول كري�م، وق�ال: }وَاخْفِضْ لَهمَُا جَناَحَ ال�ذُّ
النظ�ر إليهما إلا برحمة ورق�ة ولا ترفع صوتك فوق أصواته�ما ولا يديك فوق أيديهما، 

ولا تتقدم قدامهما.

وفي ال�كافي، بإس�ناده ع�ن حديد ب�ن حكيم ع�ن أبي عبد الله  ق�ال: أدنى 
العقوق أف، ولو علم الله عز وجل شيئا أهون منه لنهى عنه.

ما أعظم حق الأم ولو بذلنا أقصى مجهودنا ما وفينا ولا بنفس من أنفاسها كيف 
وه�ي الت�ي عانت وأعطت وضحت منذ من لم نكن ش�يئا، منذ ونحن أجنة بل ونحن 

مضغة، بل ونحن علقة ونطفة.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 240

فحب�ذا لو قمنا برحلة مع الدكتور خال�ص جلبي في كتابه الطب محراب الإيمان 
ليطلعن�ا ك�م أمنا هي معطاءة ومضحية، يقول بعد أن تتلق�ح البويضة بالحيوان المنوي 

وتتكون العلقة: 

»وهك�ذا ن�رى أن العلقة الإنس�انية تصبح محاط�ة من كل الجوان�ب بالزغابات 
الكوريوني�ة التي تمتص من الدم كل ما يلزم لتخل�ق الجنين من الماء والأملاح المعدنية 
والفيتامينات والكريات والاحينات والدس�م فهل هناك أعجب من أن يكون المرء في 
غرف�ة، والمواد الغذائية م�ن فواكه وخروات ومآكل طيبة ووجبات دس�مة تقدم له 
من الس�قف والأرض والنوافذ وجدران الغرفة، إن هذا هو ما يحصل بالضبط للعلقة 
الإنسانية حين تتغذى!! لو دخلنا إلى داخل هذه العلقة لوجدنا أن بعض المناطق منها 
لها ش�كل يختلف عن بقية المناطق، هذا المكان رقيق يش�به اللوح�ة أو القرص الصغير 
س�مي باللوحة المضفية وهو أبعد الأماكن التي يتخيلها الذهن والتي يمكن أن تكون 
مص�در الكيان الإنس�اني، وهك�ذا نرى أن أك�داس الخلايا التي تكونت وش�كلت ما 
يع�رف بالتوت�ة يختص قس�م منه�ا بالتكوين الخارج�ي للمضغة ويختص قس�م صغير 
منه�ا في تكوين الخريطة الأولى للمس�احة الإنس�انية، هذه اللوحة يس�مونا بمجموع 
الوريق�ات الت�ي س�تتخلق منه�ا الأعض�اء وهي تع�رف بالوريق�ة الباطن�ة والظاهرة 
والمتوس�طة فلنر الأن كيف س�تبدأ عملية التخلق، تظهر ميزابة في وسط المضغة والتي 
ستكون في المستقبل الدماغ والنخاع كما تظهر بجانبها قطع عرفت بالقطع البدئية ومن 
هذه القطع تتولد الفقرات وامتدادها العظمي وهي عظام الأطراف ومنها العضلات 
حيث تمتد لتكون عضلات كل الجس�م، والعجيب أن العظام تتكون بالأصل ثم تأتي 
العض�لات بعد ذلك لتكس�وها وصدق الله العظي�م }فَخَلَقْناَ الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَ�وْنَا 
الْعِظَ�امَ لَحْمًا{ ثم تبدأ العملية الجبارة في خلق أعضاء الجنين فطائفة من الخلايا تختص 
بالح�واس وأخ�رى بالعظام وثالث�ة بالعضلات ورابع�ة بالأجهزة وهك�ذا يتكون من 
الوريق�ة الباطن�ة الرغامى والقصب�ات والرئتان والبلعوم والأنب�وب الهضمي والكبد 



241حقيصلأل   

والمعثكلة كما يتش�كل من الوريقة المتوسطة الجمجمة ونسيج الرأس الضام وعضلاته 
وعضلات الأطراف وهيكل العظام والجهاز التناس�لي وغش�اء الجنب )غش�اء الجنب 
يغل�ف الرئت�ين( والتامور )غش�اء يغلف القلب( والصفاق )غش�اء يغل�ف الأمعاء( 
والقل�ب والع�روق، والبلغم والجمل�ة البيولية، كما يتكون من الوريق�ة الظاهرة بشرة 
الجل�د والعن�اص الملحق�ة ب�ه من غ�دد وأش�عار وأظافر وأعض�اء الح�واس والجملة 
العصبية فكيف خططت كل هذه الأجهزة وكيف س�ار البناء في نسق واحد بحيث أن 
كل مجموعة خلوية تقوم ببناء جهاز خاص بل نسيج خاص وهي لا تعمل مستقلة بل 

متعاونة مع غيرها بحيث أن كل جهاز يأخذ مكانه الطبيعي.

والآن بعد أن اكتمل تكوّن الإنسان ورسمت خريطته بشكل إجمال في الشهرين 
الأولين )حيث يعتبر الش�هر الأول مرحلة بيضية لأن ش�كل الإنس�ان ما زال في طور 
البيضة والشهر الثاني يعتبر مرحلة مضغية لأن شكل الإنسان وكأنه قطعة لحم ممضوغة( 
يدخل الإنس�ان مرحل�ة الجنين الكامل حيث تتكامل أعضاؤه وتتميز وتأخذ الش�كل 
النهائ�ي. ثم يبدأ في الش�هر الثالث لينمو نمواً جديداً فلقد وج�د العلماء أن الزغابات 
الت�ي كانت تقضم خلايا الرحم وتكون بركاً دموية للتغذية والتي كانت تحيط بالعلقة 
من كل جهة تستحيل من جميع الأماكن خلا موضعاً واحداً حيث تتكون المشيمة، وأما 
المش�يمة، وما أدراك ما المش�يمة فإنا المصفاة الامنية والمغذية العاقلة والمديرة الحكيمة 
لأم�ور الحي�اة للجنين فه�ي التي تمتص الدم م�ن رحم الأم وتدفع�ه إلى دوران الجنين 
وه�ي التي تهضم الطعام مثل الآحيات بحيث أنه تجعلها بس�يطة مستس�اغة ثم تبعث 
به�ا إلى الجن�ين حتى لا يتضايق منها خاصة وإن الكبد لا يقوم بعمله إلا في دور متأخر 
وه�ي التي تدخل الغازات والماء والأملاح المعدنية والس�كريات إلى الجنين، ولولاها 
لم�ا ع�اش لحظة واحدة وإذا مرت دس�م ثقيلة بعثت بخمائرها حت�ى تحيلها إلى صابون 
دسمي يمكن إمراره إلى دم الجنين ثم تفكيكه بعد ذلك حتى يستفيد منه الجنين كما أن 
السكر إذا فاض عند الحاجة انقلبت خلايا المشيمة إلى مستودعات تخزين لمولد السكر 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 242

حت�ى يحل بعد ذلك في الوقت المناس�ب الذي يحتاج إليه الجن�ين، وأما الخلايا الأمامية 
م�ن المش�يمة فهي تف�رز العديد من الهرمونات الت�ي تكفل للجن�ين أن يتابع حياته كما 
تحافظ على الاستقرار والاتزان في اخلاط جسم الجنين ومفرزاته، فمن الذي لقنها كل 

هذه الدروس وخطط لها كل هذه البرامج؟! 

ث�م ننظر لنرى حماية الجنين المدهش�ة وهو مدف�ون في الأعماق وهو حي ومع أن 
جلد البطن وعضلاته مع الأحشاء بالإضافة على سماكة الرحم كل هذا يحميه مع ذلك 
كله فإنه محاط بثلاثة أغش�ية وهي الس�اقط والكوريوني والأمينوسي مما يعل الإنسان 
هَاتكُِمْ خَلْقًا مِن بَعْدِ خَلْقٍ فِي  لُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّ يده�ش لقول الله تعالى حين�ما يقول }يَخْ

ظُلُمَاتٍ ثَلَاثٍ{ الزمر: 6. 

اَ حَمَلَتكَ حَيْثُ لا يَحْمِلُ   هذا ما عناه الإمام زين العابدين : »فَ��أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ
اَ وَقَتكَ بسَ�مْعِهَ�ا  أَحَ�دٌ أَحَ�دًا وَأَطْعَمَتكَ مِنْ ثَمَ�رَةِ قَلْبها مَا لا يُطْعِ�مُ أَحَدٌ أَحَدًا، وَأَنَّ
ةً بذَلكَِ،  هَا وَجَميِعِ جَوَارِحِهَ��ا مُسْ�تَبشِرَ هَ���ا ويَدِهَ�ا وَرِجْله�ا وَشَ�عْرِهَا وبَشَرِ وبَصَرِ
هَا حَتَّى دَفَعَتهَا عَنكَْ  فَرِحَ���ةً مُوَابلَ�ةً، مُحتَْمِلَةً لمَِ�ا فيِهِ مَكْرُوهُه��ا وأَلَمُه�ا وثقِْلُه��ا وَغَمُّ

يَدُ ال��قُدْرَةِ وَأَخرَجَتكَ إلَى الأرَضِ«.

وبعد هذا تعاني آلام الحمل وصعوباته جسديا ونفسيا قال تعالى: 

�هُ وَهْنً�ا عَ�لَى وَهْ�نٍ وَفصَِالُ�هُ فِي عَامَ�يْنِ أَنِ اشْ�كُرْ لِ وَلوَِالدَِيْكَ إلََِّ   }حَمَلَتْ�هُ أُمُّ
الْمَصِيُر﴾- لقمان: 14. 

وه�ل تنته�ي مهمة الأم إلى هن�ا، كلا. وم�ا أروع الصورة التي يرس�مها الإمام 
الحس�ين في دعائ�ه يوم عرف�ة وابنه الإمام زين العابدين في رس�الة حقوق�ه، قال إمامنا 

الحسين: 

هَاتِ  لْتَنيِ الْأمَُّ »وَ رَزَقْتَنيِ مِنَ الْغِذَاءِ لَبَناً مَرِيّاً، عَطَفْتَ عَلَى قُلُوبِ الْحَوَاضِنِ، وَكَفَّ



243حقيصلأل   

حَائِمَ«. وقال ابنه علي س�لام الله عليه »وَأَخرَجَتكَ إلَى الأرَضِ فَرَضِيَتْ أَنْ تَشْ�بَ��عَ  الرَّ
مَ�كَ  وتج��ُوعُ هِيَ، وَتَكْسُ�وكَ وَتعْ�رَى، وَتُرْوِيكَ وَتَظْمَ��أُ، وَتُظِلُّكَ وتَضْحَ�ى، وَتُنعَِّ
ذُكَ بالنَّ�وْمِ بأَرَقِهَا، وَكَانَ بَطْنهَُ�ا لَ�كَ وِعَاءً، وَحِجْرُهَ����ا لَكَ حِوَاءً،  ببُؤْسِ�هَ�ا، وَتُلَ�ذِّ

وثَدْيُهَا لَكَ سِقَاءً، ونَفْسُهَ���ا لَكَ وِقَ��اءً«.

دعون�ا مرة أخرى نرحل في كتاب الطب محراب الإيمان وعجائب تغذية الطفل 
وما ينطوي عليه الأمر من أسرار يحار الطب والعلم في تفسيرها ومنها كيف سيتغذى 
هذا الوليد بعد أن جاء إلى هذا العالم الجديد وهو غريب عليه ولم تعد معه تلك المشيمة 
الت�ي كان�ت تق�دم له الطع�ام مهضوم�اً جاه�زاً، أن الإرادة الحكيمة هي�أت له الثدي 

كأحسن ما يكون فلننظر بدقة إلى كيفية هذا التكوين: 

خ�لال الحم�ل تكون الأوام�ر المرس�لة للثدي هي بالاس�تعداد فق�ط وهي هنا 
تكاث�ر الغدد ولذا نرى ح�وال 25 فصاً عذباً للبن ومتى حان الوضع ترس�ل النخامة 
أوامرها لغدد الثدي بالإفراز ويبدأ الإفراز، وهنا نتساءل كيف تحول الدم الذي يغذي 
الث�دي إلى لبن مفي�د للطفل حقاً انه سر م�ن الأسرار العجيبة المدهش�ة فلقد وجد أن 
طريق�ة وصول المواد الدس�مة وغيرها عن طري�ق اللبن هو عن طري�ق الإفراز العائد 
للخلية، ومعنى هذا أن الخلية الغدية تمتلىء بكرات الدس�م فلا تس�تطيع عبور الغشاء 
الخل�وي فينج�رف مقدمة الخلية مع كرات الدس�م ثم تعود الخلية م�رة أخرى فتجدد 
الغش�اء الخلوي وم�ا ذهب منها، وهكذا ولق�د وجد أن اللبن يحتوي ع�لى كافة المواد 
الت�ي يحتاجها الجس�م وان تركي�ز المواد فيه يختلف مع تطور عم�ر الطفل، كما أن اللبن 
معق�م فلا يحتوي على الجراثيم بالإضافة إلى أن أجس�ام المناعة تمر من خلاله مما تعطي 
الطف�ل مناعة مهمة ضد الأمراض وذلك من دم والدته، وإذا ذهبنا نعدد مزايا حليب 
الأم وأفضليت�ه ع�لى باقي أنواع الحليب س�واء حليب الحيوان�ات أو الحليب المجفف 
فانه يتفوق بش�دة، وهذا كله من رحم�ة الله بهذا المخلوق الذي يولد ضعيفاً وهو يحتاج 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 244

للرحمة والعناية والغذاء فأمن له كل ذلك وبش�كل متناس�ق فتغذية الطفل تخلق حناناً 
وعطفاً ورحمة من الأم على ولدها وتشد الناحية الروحية العاطفية بينهما.

قال معروف الرصافي : 

أمي إك���إم  الواج��بات  ب�����ازك�����إامأوج���ب  أح��������ق  أم�����ي  إن 
حبلي بعد  وم��ن  ث�قا  ف�طاميح�بلت�ني  أوان  إل��ى  أرضع�ت�ني 
ح�تى الل�يل  ظ�لبة  في  م�نام�يورع�ت�ني  لأج��ل  ن�وم�ها  ي�إك�ت 

ف�أي ح�ق أعظم م�ن حق الأم بعد ح�ق الله الأعظ�م حيث أن الله ق�رن عبادته 
اهُ وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَانًا{ بالإحسان إليها }وَقَضَ رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إلِاَّ إيَِّ

ب�ل أي تاج توج به الإس�لام ه�ذه الأم إذ ق�ال: »الجنة تحت أق�دام الأمهات«. 
وعليه فعلى الإبن أن ينحنيي إلى ما تحت تلك الأقدام ليصل إلى الجنة إن أراد الوصول 

إليها.

ثم إن الإمام يدفع الولد إلى ش�كرها على هذا الجميل وهذه كانت وصية الله في 
كتاب�ه ووصية نبيه في س�نته وقد تكررت هذه الوصي�ة بالوالدين كثيرا عن المعصومين 
عليهم السلام وخصوصا في حق الأم التي بذلت وأعطت وقدمت ما لم يعطه احد من 

الناس. 

قال : »فتشكرها على قدر ذلك ولن تقدر عليه إلا بعون الله«.

وفي السنة الشريفة عن آبي عبدالله  الحديث المشهور: 

جاء رجل إلى النبي  فقال يا رسول الله من أبر ؟

ق�ال: أم�ك، ق�ال ثم من ؟ قال: أمك، ق�ال ثم من ؟ قال : أم�ك، قال ثم من ؟ 
قال: أباك.



245حقيصلأل   

وعن�د النس�ائي واحم�د والحاكم وأبي داود »ب�ر أمك وأباك وأخت�ك وأخاك ثم 
أدناك أدناك« وللترمذي والحاكم »أمك ثم أمك ثم أمك ثم أباك ثم الأقرب فألأقرب«

وكان رجل من النس�اك يقبل كل يوم قدم أمه، فأبطأ يوما على أخوته، فس�ألوه 
فقال: كنت أتمرغ في رياض الجنة، فقد بلغنا أن الجنة تحت أقدام الأمهات.

قال فتى الأحساء: 
صق�د��ل�م خ�سج��ن��ةي صق��� �ت�ب��ستأر�����سهي أغ�لىي وخ��سي
آر��ن�ة ر�ؤر�ن�ةي صقكلبستأر�ن�ن�ةي ي�����إصافي ر��سي صن�����ه��سي
صق��ب��ك��إر��ستا��س��ب��سيق���ويع���ب���إتي ر��سن��ن��س جبنلي رااتي ر��سي
ج�ن�سي�ه صق��ل��هي س��������سئ�����لي صلأر�هستخ��سي أا���مصلي ي�حتي صقجنةي

وعن عباس ابن مرداس »أنه قال: يا رسول الله إني أريد الجهاد. قال: ألك أم ؟ 
قال: نعم الزم أمك فإن الجنة عند رجل أمك«.

وقال  »لا ينبغي للرجل أن يخرج إلى الجهاد وله أب أو أم إلا بإذنما«.

وقال  »من أصبح ووالداه راضيان عنه فله بابان مفتوحان إلى الجنة«. فلا 
ينبغي له أن يسد هذا الباب بالخروج بغير أذنما.

وفي جامع السعادات أن أبي عبدالله  قال: »أن رسول الله ، أتته أخت 
له من الرضاعة، فلما نظر إليها سر بها، وبس�ط ملحفته لها ، فأجلس�ها عليها، ثم اقبل 
يحدثه�ا ويضحك في وجهها، ث�م قامت فذهبت وجاء أخوها، فل�م يصنع به ما صنع 
بها، فقيل له: يا رس�ول الله، صنعت بأخته مالم تصنع به وهو رجل، فقال: لأنا كانت 

أبر بوالديها منه«.

وفيه عن الإمام الرضا  : »ما يمنع الرجل منكم أن يبر والديه حيين وميتين 
ويصلي عنهما، ويتصدق عنهما، ويحج عنهما، ويصوم عنهما، فيكون الذي صنع لهما وله 

مثل ذلك، فيزيده الله عز وجل ببره وصلاته خيرا كثيرا«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 246

وش�كا رج�ل إلى رس�ول الله  س�وء خلق أم�ه، فقال  »لم تكن س�يئة 
الخلق حين حملتك تس�عة أش�هر، وحين أرضعتك حولين، وحين س�هرت لك ليلها، 
وأضمأت نارها. فقال الرجل: إني جازيتها وحججت بها على عاتقي فقال : ما 

جازيتها ولا طلقة«.

وكان  يق�ول: »ح�ق الوال�د أن تطيع�ه ما ع�اش، وحق الوال�دة فهيهات 
هيهات، ولو أنه عدد رمل عالج وقطر المطر أيام الدنيا قام بين يديها ما عدل ذلك يوم 

حملته في بطنها«.

ه�ذا كل�ه هو ال�ذي أوجب ل�لأم عظم الح�ق والأولي�ة بالرعاي�ة، وكونا أولى 
بالطاعة من الوالد الذي لا صلة له بجل تلكم الأتعاب والمشاق.

وما أجمل ما صاغه الألوسي في هذا المعنى: 

ك�ب�يإ ع�ل�ب�ت  ل�و  ح��ق  لأم��ك 
ي�س�يإ ل�����دي��ه  ه�����ذا  ي�����ا  ك�ثي�إك 

ي�ش�ت�كي بث�ق�لك  باي�ت  ل�ي�لة  ف�ك�م 
وزف�ي�إ أن�����ة  ج�����إاه�����ا  م�����ن  ل�ها 

مشقة عليها  ي���دري  ل��و  ال��وض��ع  وف��ي 
يطيإ ال���م���ؤاا  ك����اا  غ�� ��ص  ف��ب��ن 

ب�يبين�ها الأذى  ع�نك  غ�سلت  وك�م 
س�إيإ ل�����دي��ك  إلا  ح�����ج��إه��ا  وم���ا 

ب�نم�س�ها ي�ش�ت�ك�يه  م�با  وي�م��ديك 
نبيإ ل��دي��ك  ش���إب  ث��ديها  وم���ن 

قوي�ها وأعط�تك  جاع�ت  م�إز  وك��م 
ص�غيإ وأن�����ت  وإش�����م��اق��ا  ح�����ن��وا 



247حقيصلأل   

اعسئ�هس عب�نمي ف�� ي فسرغ�بي ف��مون��كي
ق�م�ق�نإ ي��هي ي�مع�وي ق�بسي ف�أن�تي

وج�اء رج�ل إلى النبي  ق�ال: يا رس�ول الله: أي الوالدين أعظم حقا؟ 
ق�ال : »التي حملته ب�ين الجنبين وأرضعت�ه الثديين، وحضنته ع�لى الفخذين 

وفدته بالوالدين«.

وكم هي جميلة خماسية رشيد سليم الخوري وهي بعنوان »أمي«:

عَ �مس ي صقه�مِّ رخ�سحُي ع �متي صق�ب�وتياَ �مسوق�وي وق�ويا �متيرع�واُي

صَ��وتٌ صق��ن��زعي عنمي ي أُذن����� َّ عزف�سفم� ي ي صقجِتِّ عزخفَي ق� ي لي خح�وِّ
ف�����نُ��ط��إي��ن����� يوذق����كيص����وتُيأرّ��� 

صبإص صقج�سر�ستُي ق� ي رُلئِتْي صوق�وي رُإَّ صق �نشي ح�ل�وَي عتُي جُإِّ وق�وي

عج��نبٌ خ�ن�ب�وعٌي ي شمت� َّ خَبْإصفم� ي ي صقدلِّ ك��ؤوسَي ق� ي لُي خُح�وِّ
ف�����نُ��س��ك��إُن�������� ،يوذق���كيذك���إُيأرّ�� 

صقإّ صخ�سوق�ويهج�بتْيع�لىيا�ل�ب� يصق�ب�اخ�س آر�سق� ي س�ورَي تي وه��مَّ

صق�ب�ن�سخ�سف���إنيي��ب�����سبِيف��إاوس����� ير��اكً��س وجهي ف� ي صقس�نفَي ي خسلُّ
 �� أرِّ ط�نفي وذق���كي ف�نح�إُسُن� ،ي

ر�سق� ي يمق�مي ر ئ���تُي أنِّ�� ي صقغوصق� وق�وي وأش �سريي وأصح�سي� ،ي

غسق  صق��ل��ه،ي واَ����سهي ك�����ن��زٌي ي�سقلآق�� فل� ي عي صق�ب�إصِّ صق�تّسجي ر�تي
أرّ��  ي�� ��مري صق�����ح��ن�����سني وه�����وي ألاي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 248

ومن الصور الرائعة رباعية الشاعرة بشرى الساروت لإمها في ذكرى وفاتها: 

»في ذكرى الرحيل«

ي���ح���ل���وذك�������إي�������اي�������يف�����ي ذك���������إى ال���إح���ي���ل
ي�����ا أج�����ب�����ل الأم�����ه�����اتف���������ي ذك������������إاك ام����ي
ع���ش���ت أح���ل���ى أم�����ن��ي��اي��يف�������ي ح����ض����ن���������ك أم�����ي
ط������اب ع���ي���ش���ي وح���ي���اي���يف��������ي ح������ج������إك أم�����ي

****

نج�ومب��ع��د ف���إق���اك ع��ش��ت ب���دوم أع���د  ل��ي�����ل��ي  ب��س��ه�����إ 
اش�����وف��������ه م���ا  الأم  ك���أن���ي م����ن ح���ج���إ م��م��ط��ومح��ن�����ان 
ال�����ن��اس ك��ب��ث��ل  أن���ه���اري  ال�����ن��وملا  اذوق  بل�ي�لي  ولا 
ي�اي��ب��ه ح�����ال�����ي  م���ن رح���ت���ي وان�����ا ب��ه�����ب�����ومه��������ذا 

****

ي�ب�ه أج�������ي  م�����ن  أح�����ب ي�������إاب�������ه وأض���ب���هق�����ب��إك 
كمي أح����ط  ي�������إاب���ه  وأشْ�تًب�هع�����ل��ى  ع�����ال��ي  وأرف�����ع��ه��ا 
ال�جنهأش������م ف���ي���ه���ا أخ���اق�������ك ري��ح��ة  ف��ي��ه��ا  وأش����م 
ب������دال ال��ط�����ي��ب وال��ح��ن��هوم��م��إق��ي زع��م��إي��ه ب��ت��إاب��ك

****

ال�ن�اس خ��ي�إ  ي��ا  خ�يإي�ة  الجاسي��ا  ش�بع�ة  وي��ا  شب�عتي 
منقوشه ح��إوف��ه  بقلبي  وازح�ساساس��ب��ك  الأم��ل  ي�ع�ط�يني 
أنساه مست�حي�ل  الأن�ماسومع�إوف�ك  وح��إق��ة  ليلك  وس��ه��إ 
ب�ي�تين الش�ع�إ  م��ن  ال��ن��اس وأزي�����دك  ورب  ان��س��اك  مستحيل 



249حقيصلأل   

ومن الصور الرائعة ببر الوالدين: 

• يخ�برن�ا الرس�ول  ع�ن ثلاث�ة رج�ال ممن كان�وا قبلن�ا كانوا يتماش�ون، 
فأخذهم المطر فمالوا إلى غار فانحطت على فم غارهم صخ�رة من الجبل، فتوس�ل كل 
واح�د منهم إلى الله بأرج��ى عملٍ صالح عمله ليخلصهم مما ه�م فيه. فقال أحدهم: 
»الله�م إنه كان ل والدان ش�يخان كبيران، ول صِبي�ة صغ�ار كنت أرعى عليهم، فإذا 
رحت عليهم فحلبت بدأت بوالديّ أس�قيهما قبل ولدي، وإنه قد نأى بي الش�جر يوماً 
فما أتيت حتى أمس�يت، فوجدتهما قد ناما فحلبت كما أحلب، فجئت بالحلاب فقمت 
عن�د رؤوس�هما أك�ره أو أوقظه�ما وأكره أن أب�دأ بالصبي�ة قبلهما، والصبي�ة يتضاغون 
)يبك�ون( عن�د قدمي، فل�م يزل دأبي ودأبهم حت�ى طلع الفج�ر، ف�إن كنت تع�لم أني 
فعلت ذلك ابتغ�اء وجهك فأفرج لنا فرجة نرى منها السماء«. فاستجاب الله دعاء هذا 
الرج�ل الصالح في وقتٍ من أح�رج الأوقات فجعل له مخرجاً ببره بوالديه.«البخاري 

ومسلم«.

عن انس بن النضير الاشجعي: استقت أم ابن مسعود ماء في بعض الليال فذهب 
فجاءها بشربة فوجدها قد ذهب بها النوم فثبت بالشربة عند رأسها حتى أصبح. 

• وهذا ظبيان بن علي الثوري وكان من ابر الناس بأمه وكان يسافر بها إلى مكة 
فإذا كان يوم حار حفر بئر ا ثم جاء بنطع فصب فيه الماء ثم يقول لها: ادخلي تبردي في 

هذا الماء.

فضل بر الوالدين: 

أولا: انه من أفضل الأعمال: عن عبد الله بن مس�عود رضي الله عنه قال: س�الت 
رس�ول الله : أي الأعمال أحب إلى الله ؟ قال: »الصلاة في وقتها« قلت: ثم أي ؟ 

قال: »بر الوالدين«قلت: ثم أي ؟ قال: »الجهاد في سبيل الله« ]متفق عليه[ .



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 250

نسَانَ بوَِالدَِيْهِ  يْناَ الْإِ ثانيا: انه سبب من أسباب مغفرة الذنوب: قال تعالى }وَوَصَّ
ذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنهُْمْ أَحْسَ�نَ مَا عَمِلُوا  إحِْسَ�انًا{ إلى أن قال في آخر الآية الثانية }أُوْلَئِكَ الَّ

ذِي كَانُوا يُوعَدُونَ{. دْقِ الَّ وَنَتَجاوَزُ عَن سَيِّئَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ وَعْدَ الصِّ

ثالث�ا: انه س�بب في زيادة العم�ر: عن انس بن مالك »م�ن سره أن يمد له عمره 
ويزاد في رزقه فليبر والديه وليصل رحمه« ]رواه احمد[.

رابع�ا: انه س�بب في حصول مبرة الأبناء لمن ب�ر ولوالديه : فعن أبى هريرة قال: 
ق�ال رس�ول الله  : »ب�روا آباءكم تبرك�م أبناؤكم وعف�وا تعف نس�اؤكم« ]رواه 

الطبراني[.

وك�ما حث الإس�لام على ب�ر الوالدين أيضا ح�رم عقوقهما، ولا ض�ير أن نذكر 
بعض صور هذه العقوق كي نتجنبها: 

مظاهر عقوق الوالدين: 

1( إبكاؤهم�ا وتحزينه�ما بقول أو فعل أو غير ذلك، »ج�اء رجل إلى النبي  يبايعه 
على الهجرة قائلا ما جئتك حتى أبكيت والدي فقال الرس�ول الكريم ارجع أليهما 

فأضحكهما كما أبكيتهما«.

2( إدخ�ال المنك�رات أو مزاولته�ا أمامه�م: مث�ل ترك الص�لاة عم�دا وشرب الخمر 
واس�تماع آلات اللهو ومش�اهدة ما حرم الله عز وجل من الأفلام الخليعة والصور 

الماجنة وغيرها من المنكرات. 

3( البراءة منهما أو التخلي عنهما: فعن انس الجهني عن أبيه أن النبي  قال: »إن لله 
تعالى عبادا لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ولا ينظر إليهم« قيل: من أولئك 
يا رسول الله ؟ قال: »متبرئ من والديه راغب عنهما ومتبرئ من ولده ورجل انعم 

عليه قوم فكفر بنعمتهم وتبرا منهم«.



251حقيصلأل   

4( تقدي�م الزوجة ع�لى الأم والأب فيما للوالدين فيه دخل: وه�ذا قد انتشر في زماننا 
وي�زداد الأمر س�وءا إذا كانت الزوجة س�يئة أنانية تحاول إبع�اد زوجها عن والديه 

ليبقى لها وحدها أو تتأذى من بقائهما في داره وهذا من اكبر العقوق.

5( عدم زيارتهما والسؤال عنهما أو التأخير في ذلك.

6( وم�ن العقوق أن ينظر الولد إل أبيه نظرة ش�زر عن�د الغضب أو يتعاظم عن تقبيل 
يدي والديه أو لا ينهض لهما احتراما وإجلالا.

7( التس�بب في ش�تم الوالدي�ن، ق�ال  »من الكبائر ش�تم الرجل والدي�ه« قالوا: 
وكيف يش�تم أو يسب الرجل والديه ؟ فقال »يس�ب أبا الرجل فيسب أباه ويسب 
أمه فيس�ب أمه« أي: يصير متسببا في ش�تم والديه، وقال : »لعن الله من لعن 

والديه«.

ومن أناشيد أيام زمان وقد أجاد: 

أح�������بيصق������ن������سسيق������ يأر���� 
ور�����تيي���سق�������إوحيي�����م�����مخ�����ن�� 

ف�������ك���مير�������تيق�����ن��ل��ةيا�����سر��ت
ع���ل���ىير�������ه�������مييي�����غ��ط�����ن��ن�� 

ي������ ������وتيه�����������سائيع�����ذب
وإن����������ش����������سايي���غ���ن���ن���ن��� 

ي�����د�����سفيع�����ل�����ّ ير������تيح����إّ
ر���������تيي��������إايف�����ت��ح��ب��ن��ن�� 

ور��������تيأق��������ميور��������تير����إض
أن�����������ساخ�����ه�����سيف�������ت���أي���ن���ن��� 

ي�����إوح����� يس�������وفيأف���مخ���ه���س
ك����ب����سيي������سق������إوحيي���م���مخ���ن��� 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 252

وأس������ع������ى ف������ي ه���ن���اءي���ه���ا
ك���ب���ا ي���س���ع���ى وي���إض���ي�������ن���ي

وخلاصة القول أن مكانة الأم في الإس�لام عالية الذرى رفيعة المقام لا يطاولها 
فيها زوجة ولا ولد، ويب على المس�لم أن يخفض له�ا جناحه«، }وَاخْفِضْ لَهمَُا جَناَحَ 

يَانِي صَغِيًرا{ - )الإسراء: 24(. بِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّ حْمَةِ وَقُل رَّ لِّ مِنَ الرَّ الذُّ

 



حق الأب 

رحلة حقوقية

: من مناجاة له
رتنقظس وك����تي ي��غ��م��لي ولاي ف��ج�����مي

ف�� ��ب��سيا��ل��ن��ليخ��ت��إكيصق�������مصريع��سر��إ
ف�� ��ب��إكي صئ���ل ي��م��ت��إي ولاي ف��ش��بّ��إي

ص��سئ��إ صزا���سر���ةي اصري إق����ىي وأن�����تي
ن نبهس ف���إني صق�����من��ن��سي ي��ط��ل��بي ولاي

ض��سئ��إ ق���كي غ��ب��ةي ر��ن��ه��سي ن��ل��تي وإني
وهذا علي بن الحس�ين يبكى على أبيه عشرين س�نة، ما وضع بين يديه طعام إلا 
بكى حتى قال له مولاه: أما آن لحزنك أن ينقضي فقال له: ويحك إن يعقوب النبي كان 
له اثنا عشر ابنا فغيب الله عنه واحدا منهم فابيضت عيناه من كثرة بكائه عليه وش�اب 
رأس�ه واح�دودب ظهره من الحزن وابن�ه حي في دار الدنيا وأنا نظ�رت إلى أبي وأخي 
وعمي وسبعة عشر رجلا من أهل بيتي مرجين بدمائهم حول فكيف ينقضي حزني.

وكان  لا ي�ترك مناس�بة إلا ويذكر فيها ما ج�رى لأبيه وأسرته في كربلاء، 
وأحيان�ا كان يبح�ث ع�ن المناس�بة ليح�دث بما ج�رى لأه�ل بيته، فيذهب إلى س�وق 
الجزارين في المدينة ويقف معهم يس�ألهم عما إذا كانوا يس�قون الش�اة م�اء قبل ذبحها، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 254

وعندما يس�معهم يقولون: إنا لا نذبح حيوانا قبل أن نسقيه ولو قليلا من الماء. فيبكي 
ويق�ول: لقد ذب�ح أبو عبد الله غريبا عطش�انا فيبك�ون لبكائه حت�ى ترتفع الأصوات 

بالنحيب.

أخلاقه وأدبه  مع أبويه: 

 ولئن حُرِمَ الس�جاد  من حنان الأم ورأفتها، فانه لم يحرم من برها بالدعاء 
لها ولوالده . والدعاء للوالدين يعكس: 

1- أدباً قرآنياً رفيعاً والتزاماً بأحكام الإس�لام. وقد قال تعالى: }وَاخْفِضْ لَهمَُا 
يَانِي صَغِيراً{. بِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّ حْمَةِ وَقُل رَّ لِّ مِنَ الرَّ جَناَحَ الذُّ

2- قلباً مرهفاً وضميراً حياً وعقلًا متوقداً.

3- وفاءً بالجميل الذي أسداه الوالدان لوليدهما.

 فيقول  في دعائه لهما: 

أ- )واخص�ص اللهمّ والديّ بالكرامة لدي�ك والصلاة منك يا أرحم الراحمين. اللهم 
اجعلني أهابهما هيبةَ الس�لطانِ العسوف، وأبرهما برَِّ الأم الرؤوف، واجعل طاعتي 
لوال�دي، وب�ري ب�ه�ما أقرَّ لعين�ي من رق�دةِ الوس�نان، وأثلجَ لص�دري من شربةِ 
الضمآنِ حتى أوثر على هوايَ هواهما، وأقدّم على رضايَ رضاهما، وأستكثر برهما 

بي وإن قلّ، وأستقلَّ بري ب�هما وإن كثُر(.

ب- )اللهم خفّض لهما صوتي، وأطب لهما كلامي، وألنِ لهما عريكتي، وأعطِف عليهما 
قلبي، وصيرني بهما رفيقاً، وعليهما شفيقاً(.

ج- )الله�م اش�كر له�ما تربيتي، وأثبه�ما على تكرمت�ي، واحفظ لهما ما حفظ�اه مني في 
صغري(.

د- )اللهم لا تُنسني ذكرهما في أدبار صلواتي، وفي إنىً من آناء ليلي، وفي كل ساعةٍ من 
ساعات ناري(.



255حقيصلأبي   

ه�ا نح�ن قد وصلنا الى الحق الثاني من حقوق الرح�م وياله من حق عظيم. ايها 
الأحبة انه حق الأب: 

حق الأب 

هُيأَصْلُ�كَ،يوَأنَّكَي يأَين�كَيفَتَْ لَ��مَيأنَّ �سيحَقُّ وَأرَّ
فَإْعُ��هُ،يوَأَنَّكَيقَ�وْلاهُيلَيْيَكُ�تْ.يفَبَهْبَ�سيرَأخْتَي
يأَيَسكَيأَصْلُي َّسيخُْ جِبُ�كَيفَسعْلَ�مْيأَنَّ فِيينمْسِ�كَيمِ
مِيصللهََّيوَصشْ�كُإْهُيعَلَىياَمْرِي صقنِّْ بَةِيعَلَنْكَيفنِهِيوَصحَْ

زَيإلايّيسللهِ. ذَقكَِيوَلاياُوَّ

وردت كلم�ة  »اب« في القرآن الكري�م بمختلف صيغها »113« هذا غير كلمة 
وال�د أو والدي�ن ووردت هذه الكلمات في معرض تأث�ير الأب على الأبن في الهداية او 

الظلال وهذا يدل على مكانة الأب وتأثيره في التربية.

الأبوان ركنا الأسرة وعماد قومهما وقد أولاهما الإسلام عناية فائقة النظير وأمر 
بإطاعتهما - في غير محرم - ودفع الأبناء الى تلمس مواطن رضاهما وراحتهما 

وكما ذكرنا في مقالنا السابق حق الأم فكذلك فإن حق الأب كبير على الولد فإن 
ه�ذا الأب ق�د تعب واجتهد وكد م�ن أجل تحصيل لقمة العيش ل�ه ولأبنائه فكم من 
المشاق والمخاطر والآلام قد تكبد من أجل ان يسعد آبناؤه ويعلهم في مقدمة الناس.

والول�د يش�عر بأن اب�اه أعظم الن�اس وأحقهم بالإج�لال والتعظي�م وقد كان 
العرب يتفاخرون بآبائهم في اسواقهم، وفي معاهد الحج، حتى قال الله تعالى: 

ناَسِكَكُمْ فَاذْكُرُواْ اللهَّ كَذِكْرِكُمْ آبَاءكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا﴾- البقرة: 200. }فَإذَِا قَضَيْتُم مَّ

فالولد يشعر بأنه بضعة من أبيه، يرث بعض صفاته وطباعه وشمائله من جسدية 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 256

ونفسية وعقلية وحيث أن الأب يشعر بأن ابنه بضعة منه ووجوده مستمدا من وجوده 
وانه نس�خة ثانية منه فهو يحرص عل بقائه كما يحرص على نفس�ه أو اشد حرصا ويحرم 
نفس�ه كثيرا من الطيبات ايثارا له في حاضر أمره ومس�تقبله فهو مجتهد طوال حياته في 

تغذيته وإنعاشه وتربيته.

وما أجمل ما سطره شاعرنا الكبير جاسم الصحيح في هذا المعنى: 

امٌ »يع�الَ«  من  وي�ج�إي  ي�عالَ.  طَإِيأبي  الحإوفِ  قلبِ  الجإحُ في  كأنَّبا 
وال� ��ُّوَرِبَ�إاُ ال��غ�ي�ابِ ي�غ�ش�َّاني، ف�ب�ع�ذرزً بالأط�ي�افِ  �أتُ  يَ��دَفَّ إذا 
�وَرِبكى الس�إي��إُ ال�ذي ما ك�نتَ يَ�أنَ�سُ�هُ وال���سُّ بالآي�اتِ  أغ�ط�ِّيكَ  ح�تى 
ال��بق�طوعِ من ش��ج�إِبكى السإيإُ وقد حَ�ن�َّتْ قوائ�بُهُ م�ث�لي إلى أصل��ِها 
لةٌ مؤجَّ أع��وام��ي  م��وي��كَ  قبل  عُبُإيم��ن  من  للدبس�ين  أقمزُ  واليومَ 
إرِ؟مَنْ ذا سيبسحُ رأسي بع�دما انْ�ق�َدَحَتْ بالشَّ الإأسُ  وطاشَ  الس�نين،  فيه 
افٍ ع�لى وَي�َإِ!كم ان�ح�ن�يتَ على م�ه�دي يُ�بَس��ِّدُهُ م�ث�ل ان��ح�ناءزِ عَ��زَّ
بَ�ع�ثَ�إَهُ ح�ين  غ�طائي  رااتَ  حَ�إِ!وك�مْ  رُع�بُ ال�كوابيعِ في إغماءزِ السَّ
زِ ي�ح�ب��ي�نا من ال�ك��ِبَ�إِ ال�بَ�شَإِروحُ الأبُُ���وَّ أبٍ ف�ائضٍ عن حاجةِ  ما م�ِنْ 
إلى أص�لِ�ها ال�ب�قط��وعِ من ش�ج��إِبكى الس�إيإُ وق��د حَن�َّتْ قوائ�بُهُ مثلي
ال�نَ�ّضِإِوأق���س�مُ بال�قبإ ال��ذي أن��م�إط�تْ إك�سيإها  من  ع�ظام�كَ  ف�يه 
حتى زرع�تُ��كَ ب�ي�ن الط�ين وال�ب�درِروحُ إنتبائي لهذي الأرض ما أكتبلتْ
وال�سهإآب�اؤن�����ا يالأف���ع����الٍ مضارع��ةٍ وال�ك�دّ  بال�ض�نا  م�إف�وع�ةٍ 
ف�يك�بإون ون�ب�ق�ى ن�حن في ال غ�إهم يح�بلون ال�ل�يالي عن ك�واه��لنا

من أجل ذلك جعل الله طاعته واجبة، وطلب رضاه حتما. وجعل طاعته منوطة 
بطاعته، ورضاه منوطين برضاه وسخطه. 



257حقيصلأبي   

والأحاديث في ذلك متواتره: 

ق�ال رس�ول الله : »رضا الرب في رضا الوالد، وس�خط الرب في س�خط 
الوالد«. 

وق�ال  »بروا آباءكم تبرك�م أبناؤكم«، وق�ال : »إن الوالد باب من 
أب�واب الجن�ة فاحفظ ذلك الباب«. وقال : »من حج ع�ن والده بعد وفاته كتب 

الله لوالده حجة وكتب له براءة من النار«. 

وع�ن إبراهي�م ب�ن ش�عيب قال: قل�ت لأبي عب�د الله  إن أبي ق�د كبر جدا 
وضع�ف فنح�ن نحمل�ه إذا أراد حاج�ة. فق�ال  إن اس�تطعت أن ت�لي ذلك منه 

فافعل، ولقمه بيدك فإنه جنة لك غدا«. 

وقال الحسن: »حق الوالد أعظم وبر الوالدة ألزم«.

وقال س�ليمان الملك: »إن العين المس�تهزئة بأبيها، والمتحق�رة طاعة أمها تقورها 
غرب�ان ال�وادي، وتأكلها ف�راخ النسر« وقال موس�ى : »أكرم أب�اك لكي تطول 

أيامك على الأرض« وقال : »بروا آباءكم تبركم أبناؤكم«.

رجوع�ا الى الفق�رات الت�ي نقلناها م�ن دعاء الإم�ام زين العابدي�ن المذكور في 
الصحيفة الس�جادية في مقدمة المقال »اللهم اجعلني أهابهما هيبة الس�لطان العس�وف 
وابرهما بر الأم الرؤف«، وهي من أثمن الكلمات في التراث اس�لامي بعد القرآن على 
الإط�لاق، وما قرأها انس�ان الا نقلته الى أجواء يش�عر بنش�وة لا عه�د لأهل الأرض 

بمثلها. 

من ذا الذي يقرأ هذا القول ولا يترك في نفس�ه أعمق الأثار ؟!!... يهابهما مهابة 
الس�لطان م�ع مخالطت�ه لهما، ودن�وه منهما، وعلم�ه بأنما أرأف ب�ه من نفس�ه. إنا هيبة 
التعظيم والتوقير، لا هيبة الخوف من الحساب والعقاب بل هيبة الأبوة التي لا يقدرها 

الا العارفون.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 258

كانت فاطمة »س�لام الله عليها« بضعة النبي  وأحب الخلق إلى قلبه، ومع 
هذا كانت تقول: 

»ما استطعت أن أكلم رسول الله من هيبته«.

وم�ا أجمل ه�ذه الكل�مات من امامن�ا زي�ن العابدين الت�ي تنم عن قم�ة الطاعة 
والإحترام والإيثار للأبوين: 

نِي بِهِمَا رَفيِقاً، وَعَلَيْهِمَا شَفِيقاً. أللَّهُمَّ اشْكُرْ لَهمَُا تَرْبيَِتيِ وَأَثبِْهُمَا عَلَى تَكْرِمَتيِ،  ْ وَصَيرِّ
�هُمَا مِنِّي مِنْ أَذَىً أَوْ خَلَصَ إلَيْهِمَا  وَاحْفَظْ لَهمَُا مَا حَفِظَاهُ مِنِّي فِي صِغَرِي. اللَّهُمَّ وَمَا مَسَّ
ةً لذُِنُوبِهِمَا وَعُلُ�وّاً فِي دَرَجَاتِهِمَا  عَنِّ�ي مِنْ مَكْ�رُوه أَوْ ضَاعَ قِبَلِي لَهمَُا مِنْ حَ�قٍّ فَاجْعَلْهُ حِطَّ
يَا عَلَيَّ فيِهِ  يِّئاتِ بأَِضْعَافهَِا مِنَ الْحَسَناَتِ. أللَّهُمَّ وَمَا تَعَدَّ لَ السَّ وَزِيَادَةً فيِحَسَ�ناَتِهِمَا يَا مُبَدِّ
ا بِي عَنهُْ مِنْ وَاجِب  فَا عَلَىَّ فيِْهِ مِنْ فعِْ�ل، أَوْ ضَيَّعَاهُ لِ مِنْ حَقٍّ أَوْ قَصرَّ مِ�نْ قَ�وْل، أَوْأَسْرَ
ِمُهُمَا عَلَى  فَقَ�دْ وَهَبْتُ�هُ وَجُدْتُ بهِِ عَلَيْهِمَا، وَرَغِبْتُ إلَيْكَ فِي وَضْعِ تَبعَِتِ�هِ عَنهُْمَا فَإنيِّ لا أَتهَّ
ياهُ مِنْ أَمْرِي يَ�ا رَبِّ فَهُمَا أَوْجَبُ حَقّاً  ي، وَلا أكْرَهُ مَ�ا تَوَلَّ نَفْ�سِي، وَلاَ أَسْ�تَبْطِئُهُمَا فِي برِِّ
هُمَا بعَِدْل، أَوْ أُجَازِيَهُمَا عَلَى مِثْل،  ، وَأَقْدَمُإحْسَان�اً إلََّ وَأَعْظَمُ مِنَّةً لَ�دَيَّ مِنْ أَنْ أقَاصَّ عَلَيَّ
ا  ةُ تَعَبهِِمَا فِي حِرَاسَ�تيِْ ؟ وَأَيْنَ إقْتَارُهُمَ بيَِتيِ ؟ وَأَيْنَ شِ�دَّ أَيْنَ إذاً يا إلِهيْ طُولُ شُ�غْلِهِمَا بتَِرْ
هُمَا، وَلاَ اُدْرِكُ مَا يَِبُ عَلَيَّ  ؟ هَيْهَاتَ مَا يَسْ�تَوْفيَِانِ مِنِّي حَقَّ عَلَى أَنْفُسِ�هِمَا للِتَّوْسِ�عَةِ عَلَيَّ
د وَآلهِِ وَأَعِنِّي يَا خَيْرَ مَنِ اسْتُعِيَن بهِِ. لَهمَُا وَلا أَنَا بقَِاض وَظِيفَةَ خِدْمَتهِِمَا. فَصَلِّ عَلَى مُحمََّ
هاتِ يَوْمَ  عَلْنيِ فِي أَهْلِ الْعُقُوقِ للِآب�اءِ وَالأمَُّ قْنِ�ي يَ�ا أَهْدَى مَنْ رُغِبَ إلَيْ�هِ، وَلاَ تَجْ وَوَفِّ

تُجْزى كُلُّ نَفْس بمَِا كَسَبَتْ وَهُمْ لايَُظْلَمُونَ.

وبالجملة، فإن لفظ الأب يوحي معنى الاحترام والحب، وكل ابن مسؤول عن 
تعظيم أبيه والإخلاص له أمام الله والناس والضمير.



259حقيصلأبي   

وما أجمل هذه المقطوعة لفضيلة العلامة »الشيخ الفرطوسي«: 

ك��ل�ه�س وصلأي��وزي صلأي��وزي ع��ه��مي
صق�ب�م��زعي صق� �ن�سءي رتي خ�إخ��حي حل�مي

ورا��مز صق�ه�ن ي صق� �ن�شي ر��تي رغ��مي
ي�ه�ج���عي وقبسي ن�م�س ي ي�ه�سي غ�إا�تي

ظ���ل��ه ف� ي أن��ق� ي ق��ذخ��ذي روحي
ي��ت�ب��ت� � ي لاه��نسي وي��إايي ح�إيي

أ ل قمي يسلأر�سن ي خ� �ن�بي ح�ق�لي
وأري�� ��  ث�إصهي ف ي أقه���وي كسقط�نإي

ي�ط�م�وق�ت  ح�ن�سنهي ج�هلتي ا�ل�بي ي
صق�ب�ت� معي ا��ل�ب ي ر��تي وع�إف�ت�هي

ي� ��وصط�م�  ش� ��ورهي أه��زي وي�إي
صق��ب��ت��مف��عي ي���ن���سرهي ف����� ي ف��ن�ث�وري

كلهس يسقبتسعبي أش�� �����إي ك�نتي ر��سي
رس�ب   ع��تي قحنهي ي�نسئ ي ح�تىي

وكما اسلفنا في حق الأم بأن جاء رجل إلى رسول الله  فقال: »يا رسول الله 
م�ن أحق بحس�ن صحابتي؟ ق�ال: أمك، قال: ثم من؟ قال: أم�ك، قال: ثم من؟ قال 

أمك قال: ثم من؟ قال: أبوك«.

ه�ذا الحديث ي�دل على أن لكل من الأبوي�ن حقا في المصاحبة الحس�نة والعناية 
التامة بشؤونه( وصاحبهما في الدنيا معروفا )ولكن حق الأم فوق حق الأب بدرجات، 
إذ لم يذكر حقه إلا بعد أن أكد حق الأم تمام التأكيد، بذكرها ثلاث مرات. وإنما علت 
منزلته�ا منزلته مع أنما يش�تركان في تربية الولد، هذا بمال�ه ورعايته، وهذه بخدمته في 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 260

طعامه وشرابه، ولباسه وفراشه وغير ذلك«.

وفي الكافي في باب البر، سأل رجل رسول الله  البررة الكرام ؟.

 م�ا ح�ق الوال�د على ولده ؟ ق�ال صلوات الله المتع�ال عليه وأل�ه الطاهرين: لا 
يس�مّيه باس�مه، ولا يمش�ى بين يديه، ولايلس قبله، ولا يستسّ�ب له، الكافي، ج 2، 

ص 127، الحديث 5.

وق�ال رجل لرس�ول الله : »إن أبوي بلغا من الك�بر، وإني أل منهما ما وليا 
مني في الصغر، فهل قضيتهما حقهما. قال : لا فإنما كانا يفعلان ذلك وهما يحبان 

بقائك، وأنت تفعل ذلك وأنت تريد موتهما«.

 ومن حس�ن المصاحبة للأبوين الإنفاق عليهما طعاما وشرابا، ومسكنا ولباسا، 
وما إلى ذلك من حاجات المعيشة، إن كانا محتاجين، بل إن كانا في عيشة دنيا أو وسطى، 
وكنت في عيش�ة ناعمة راضية فارفعهما إلى درجتك أو زد، فإن ذلك من الإحس�ان في 

الصحبة. 

واذك�ر ما صنع يوس�ف مع أبويه وقد أوتي المل�ك إذ رفعهما على العرش بعد أن 
جاء بهما من البدو.

ع�لى ان�ه لو اف�ترض أن الأب تعدى وق�صر في واجب ابنه فإن حق�ه على الولد 
طبيعي لا يسقطه شئ، وكبير لا يعادله شئ، فلقد تحمل الشدة لتكون في سعة والتعب 

والعناء لتكون في راحة.

جاء إلى رسول الله  ذات يوم أب كبير السن يشكو إليه عقوق ولده فقال:

يا رسول الله كان ضعيفا وكنت قويا، وكان فقيرا وكنت غنيا، وقدمت له كل ما 
يقدم الأب الحاني للابن المحتاج. 

ولم�ا أصبحت ضعيفا وهو قوي، وكان غنيا وأن�ا محتاج، بخل علي بماله، وقصر 



261حقيصلأبي   

عني بمعروفه، ثم التفت الى ابنه منشدا: 
خسف س وعل�تكي ر�����وق��واصي غذوي��كي

وي�ن��ه�ل إق�ن�كي أان�� ي ي�بسي ي� �لي
أي��ت قمي يسق�شك�وي ن�سي�تكي ق�نلةي إذصي

أي�بل�بل س�سه��إصي إلاي ق��ش��ك��وصكي
يسق�ذي اون�����كي صق��ب��ط��إو ي أن��سي ك��أن�� ي

يهبل وع��ن��ن�� ي اون���� ي ي���هي ط��إا��تي
صق�ت  وصق�غ�سخةي صق�ستي يلغ�تي ف�ل�بسي

إق��ن��ه��سير���مىير��سيك��ن��تير��ن��كيأؤر��ل
وغلظة جبهسي ر��ن��كي ج��زصئ�� ي ج لتي

صق�بت�مضل صقب�ن �مي أن�����تي كأن�كي
أي�وي  ح�قي ي�إعي ق�مي إذي ف�لن�ت��كي

خم ل صق��ب��ج��سوري صق��ج��سري ك��ب��سي ف لتي
يكت وق��مي صق��ج��وصري ح�قي فأوق��نت�ن ي

ي�ب�د�ل رسق�كي اوني ي�بسلي عل� ي

فبكى رس�ول الله صلى الله عليه وس�لم وقال: )ما من حجر ولا مدر يسمع هذا 
إلا بكى( ثم قال للولد: )أنت ومالك لأبيك(.

ولا تقتصر عقاب عقوق الوالدين على الآخرة بل ان تنجر الى الحياة الدنيا وهذه 
نماذج من آثار عقوق الوالدين: 

1� قال سيدنا رسول الله : ثلاثة لا يدخلون الجنة: منهم : العاق.

2- قال امير المؤمنين سلام الله عليه: من ظلم يتيما عقّ اولاده.

3- ع�ن مولان�ا الصادق عليه افضل الصلاة والس�لام: لا يدخ�ل الجنةّ العاق 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 262

لوالديه، والمدمن من الخمر، والمنان بالفعال الخير اذا عمله. 

4- ع�ن ش�يخنا المفيد باس�ناده ع�ن أبي اس�حق الهم�داني، عن أبيه، عن س�يّد 
الموحدين أمير المؤمنين ، )قال( قال رس�ول الله : ثلاثة من الذنوب تعجل 
عقوبتها ولا تأخر إلى الآخره: عقوق الوالدين، والبغي على الناس، وكفر الإحسان. 

5- وفي رواي�ة )الكراجي(: ملعون ملعون م�ن ضرب والديه، ملعون من عقّ 
والديه، ملعون من قاطع رحمة. 

 6- ع�ن مولانا الباقر عليه الصلاة والس�لام: اياك�م والعقوق فان الجنةّ يوجد 
ريحها من مسيرة مائه سنة، وما يدها عاق ولاقاطع رحم.

وحي�ث انن�ا نتكلم عن العقوق فق�د وجدت اثناء البحث ه�ذه القصة العجيبة 
المنقولة عن الأصمعي قال: 

حدثني رجل من الأعراب قال: 

خرجت من الحي أطلب أعقَّ الناس، وأبرَّ الناس، فكنت أطوف بالأحياء حتى 
انتهيت إلى ش�يخ في عنقه حبل يس�تقي بدلو لا تطيقه الإبل في الهاجرة والحرِّ الش�ديد، 
وخلفه ش�اب في يده رش�اء )أي حبل( ملوي يربه به، قد ش�ق ظهره بذلك الحبل، 
فقلت: أما تتقي الله في هذا الش�يخ الضعيف؟ أما يكفيه ما هو فيه من هذا الحبل حتى 
تربه؟ قال: إنه مع هذا أبي. فقلت: فلا جزاك الله خيًرا. قال: اسكت فهكذا كان هو 

يصنع بأبيه، وهكذا كان يصنع. 

فانظ�ر كي�ف قيض الله لهذا الوالد العاق من أبنائه مَ�ن يعقه! والجزاء من جنس 
مٍ للِْعَبيِدِ{ )فصلت: 46(. العمل: }وَمَا رَبُّكَ بظَِلاَّ

وم�ن حس�ن الصحبة بل جم�اع أمورها م�ا ذكره الله بقول�ه: }وَقَ�ضَ رَبُّكَ أَلاَّ 
ا فَلَا تَقُل  ا أَوْ كِلَاهُمَ ا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِ�بَرَ أَحَدُهُمَ اهُ وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَ�انًا إمَِّ تَعْبُ�دُواْ إلِاَّ إيَِّ



263حقيصلأبي   

بِّ  حْمَةِ وَقُل رَّ لِّ مِنَ الرَّ مَُا قَوْلاً كَرِيمًا * وَاخْفِضْ لَهمَُا جَناَحَ الذُّ ا وَقُل لهَّ مَُآ أُفٍّ وَلاَ تَنهَْرْهُمَ لهَّ
يَانِي صَغِيًرا{ فامنع عنهما لس�ان البذاءة، ولو بالهنات الصغيرة، وجنبهما  ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّ
أن�واع الأذى، وألن لهما قولك، واخفض لهما جناحك، وذلل لطاعتهما نفس�ك، وأذك 
في روحك العطف عليهما، والرحمة بهما ورطب لس�انك بالدعاء لهما من خالص قلبك 
وق�رارة نفس�ك، وق�ل: رب ارحمهما كما ربياني صغ�يرا، ولا تنس زي�ادة العناية بالأم، 
عملا بإشارة الوحي ومسايرة لمنطق الحديث. وقد استنبط جمهور الفقهاء من الحديث 
تقدي�م الأم ع�لى الأب في النفق�ة إذا ك�ان مال ال�ول�د لا يتس�ع إلا لواحد منهما وقيل 

إنما سواء.

قال رسول الله : »إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه قيل يا رسول 
الله وكي�ف يلع�ن الرجل والديه؟ قال: يس�ب الرجل أبا الرجل فيس�ب أباه، ويس�ب 

أمه«.

قال الشاعر: 

ع�لن�ن�س ح�ق�سي ق�ل�وصق�مخ�تي إني
ي�� ��ميح�����قيصزق�����هيف��� يصلاح���ت���إصل

أوج�������مصن���سيوري�����ن�����سن��سيص�����غ�����سرص
صزك�����إصل ن�ه�سخ�ةي ف�سس�تح�ق�سي

ك���ميأذخ���ق���سير���تيصق�� ��غ��سريه��وصن�����س
ف��� يرض���سن���سيوج���إع���سيش���إيج��سل

ك���ميق���ن���سليا���ميا��ض��ن��سه��سيس��ه�����ساص
صلآلال ر�����تي ي�����ن�����سي ر�����سي ا�����سور��سي

أن ي��إوح��ن��ه��ب��سي وق����وي أرصاصي ك���مي
س��ال ف��� ي ن����إىي وأني خ��م�����مخ��سن��سي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 264

وما اروع كلمات سيدنا علي ابن الحسين في دعائه لوالديه: 

�ا فِي أَدْبَارِ صَلَ�وَاتِي وَفِي أَناً مِنْ آناءِ لَيْلِي، وَفِي كُلِّ سَ�اعَة  أللَّهُ�مَّ لاَ تُنسِْ�نيِ ذِكْرَهُمَ
د وَآلهِِ وَاغْفِ�رْ لِ بدُِعَائِي لَهُ�مَا، وَاغْفِرْ لَهمَُ�ا  مِنْ سَ�اعَاتِ نََ�ارِي. أللَّهُمَّ صَلِّ عَ�لَى مُحمََّ
غْهُ�مَا باِلْكَرَامَةِ  ��ا بِي،مَغْفِ�رَةً حَتْم�اً وَارْضَ عَنهُْمَا بشَِ�فَاعَتيِ لَهُ�مَا رِضَىً عَزْماً، وَبَلِّ هِمَ ببِِرِّ
، وَإنْ سَبَقَتْ مَغْفِرَتُ�كَ لِ  عْهُمَا فِيَّ لَامَةِ. أللَّهُمَّ وَإنْ سَبَقَتْ مَغْفِرَتُكَ لَهمَُا فَشَفِّ مَوَاطِنَ السَّ
عْنيِ فيِْهِمَا، حَتّى نَجْتَمِعَ برَِأفَتكَِ فِي دَارِ كَرَامَتكَِ وَمَحلَِّ مَغْفِرَتكَِ وَرَحْمَتكَِ، إنَّكَ ذُو  فَشَفِّ

احِميَِن. الْفَضْلِ الْعَظِيمِ وَالْمَنِّ الْقَدِيْمِ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّ

لئ�ن كان�ت الكلمة الطيب�ة صدقة والتبس�م في وج�ه المؤمن عب�ادة فهما في حق 
الوالدين اوجب وأعظم.



حق الولد 

رحلة حقوقية

 :  من قصيدة تنسب للإمام أمير المؤمنين علي يعظ فيها ابنه الإمام الحسين
ور��ؤاب وصع���ظي صن�� ي أحس��ن�تي

صق�بتأاب صق �سالي فأن�تي فسف�همي
ر��ت�حن�ت وصق�مي وص�نةي وصح���م�ظي

ي� طب ك�����ن��اي ي�����سلأابي خ��غ�����موكي
يه ر�ك���م���ولي صق���إ  ي إني أي�ن� ي

يطلب ر��سي ف�� ي ي��سزج��ب��سلي ف لنكي
روصع��ظ ف��ن��هي صق��ذك��إي إني أي�ن ي

خ��ت�أاب ي� �ظسيهي صق�����ذيي ف�ب�تي
ج��وصره صستط تي ر��سي أك���إلي وصق��ض��ن��في

خ�ت�ن��سب وصرث����سي خ� �مكي ح�تىي
وأا�����ليصق��ك�����ذوبيوا�����إي��هيوج�����وصره

خ حب ر��تي ر�لطخي صق�����ك�����ذوبي إني
ي�لس�سنه صقبنىي ف�����و ي ر��سي خ� �طنكي

صقث لب خ���إوغي ك�بسي ر�نكي وخ����إوغي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 266

ن يحتي قبلت  ان  ن حتك  ول��ق��د 
وال��ن�� ��ح أرخ���ص م��ا ي��ب��اع وي��وه��ب

ومن دعاء للإمام زين العابدين  لولده: 

أللَّهُ�مَّ وَمُ�نَّ عَلَيَّ ببَِقَاءِ وُلْدِي، وَبإِصْلَاحِهِ�مْ لِ، وَبإِمْتَاعِي بِهِمْ. إلِهي أمْدُدْ لِ فِي 
�مْ، وَرَبِّ لِ صَغِيَرهُمْ وَقَوِّ لِ ضَعِيْفَهُ�مْ، وَأَصِحَّ لِ أَبْدَانَمُْ  أَعْمَارِهِ�مْ، وَزِدْ لِ فِي آجَالِهِ

وَأَدْيَانَمُْ وَأَخْلَاقَهُمْ.

إن هذه الرحلة الحقوقية الشاملة قلما تجد لها نظيرا في التاريخ البشري انا رسالة 
حقوق الإمام زين العابدين الش�املة الكاملة. وبعد حقوق الأم والأب يرشدنا إمامنا 
الى حق�وق الأبن »الولد« لكي تكون المنضومة متكاملة في حقوق الرحم، فيعرف كل 

ذي حق حقه.

حق الولد 

�هُ مِنْ�كَ وَمُضَافٌ  �ا حَ�قُّ وَلَ�دِكَ فَتَعْلَمَ أنَّ وَأمَّ
هِ، وَأَنَّكَ  هِ وَشَرِّ إلَيكَ فِي عَاجِ�لِ الدُنْيَ�ا بدَ�يْرِ
مَسْ�ئولٌ عَماَّ ولِّيتَهُ مِنْ حُسْ�نِ الأاََب وَالدّلالَةِ 
عَ�لَى رَب�هِ وَالْمَعُون�ةِ لَ�هُ عَ�لَى طَاعَتهِِ فيِ�كَ وَفِي 
نمْسِهِ، فَبُثابٌ عَلَى ذلكَِ وَمُعَاقَبٌ، فَ�اعْبَلْ فِي 
نِ بحُسْ�نِ أَثإِهِ عَلَيْهِ فِي عَاجِلِ  أَمْإِهِ عَبَلَ الْمُتَزَيِّ
نْيَ�ا، الْمُعْذِرِ إلَى رَبهِ فيِمَا بَيْنَكَ وبَيْنَهُ بحُسْ�نِ  الدُّ
زَ إلا باللهِ. الْقِيَامِ عَلَيْهِ وَالأخَذُ لَهُ منه وَلا قُوَّ

تكررت لفظة الولد ومشتقاتها في القرآن الكريم »45«، ولفظ بنات وابناء وابن 
بما يخص هذا المعنى »78« مرة وكلها جاءت توضح ما لهؤلاء وماعليهم من الحقوق.

إن الول�د إن�ما ه�و امت�داد لحياة أبي�ه، واس�تمرار لوج�وده، فهو بعض�ه بل هو 



267حقيصقوقمي   

 : في وصيته لولده الإمام الزكي الحس�ن  كل�ه، يق�ول الإمام أمير المؤمن�ين
ووجدتك بعضي، بل وجدتك كلي حتى كأن شيئاً لو أصابك أصابني، وكأن الموت لو 

أتاك أتاني، فعناني من أمرك ما يعنيني من أمر نفسي.

  وتلقي التربية الإس�لامية العبء الكبير على الأب في تربية إبنه، ويبين لنا
ثلاثة أمور: 

1- في�ما بين�ه وب�ين نفس�ه فع�لى الأب أن يغ�رس في أعماق�ه النزع�ات الكريمة 
والصفات الشريفة، ويعوده على العادات الحسنة وينبه الرذائل.

2- في�ما بينه وب�ين ربه بأن يقيم له الأدلة على الخالق العظيم الذي بيده ملكوت 
كل شيء.

3- فيما بينه وبين المجتمع بأن يعمل في أمره عمل المتزن في حس�ن أثره بحس�ن 
القيام.

ف�إن ق�ام بذلك فق�د أدى واجبه نح�و ابنه ونح�و المجتمع بأسره لأن الإنس�ان 
الصال�ح لبن�ة في بناء المجتمع، وإن لم يقم بذلك فهو مس�ؤول أمام الله تعالى، ومعاقب 

على ذلك.

لم يقت�صر اهتمام الإس�لام بحقوق الأولاد وتربيتهم م�ن بعد الولادة، بل ذهب 
الى ابعد من ذلك، فهذا هو ذا يحث على اختيار التربة الصالحة والطهارة العائلية لوضع 

النطفة فيها، ورد في كتاب الطفل بين الوراثة والتربية لمحمد تقي فلسفي: 

1- عن النبي  »أنظر في أي شئ تضع ولدك، فإن العرق دساس«، وحينما 
تراجع المعاجم اللغوية في معنى »دساس« تجد أن بعضها - كالمنجد - يعلق على ذلك 

بالعبارة التالية: العرق دساس أي أن أخلاق الآباء تنتقل إلى الأبناء.

فه�ذا الحدي�ث يتحدث ع�ن قانون الوراث�ة بصراح�ة. ويعبر ع�ن العامل فيها 
بالع�رق. فالنبي  يوصي أصحابه بألا يغفلوا عن قانون الوراثة بل يفحصوا عن 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 268

التربة الصالحة التي يريدون أن يبذروا فيها، لكي لا يرث الأولاد الصفات الذميمة.

2- ع�ن أم�ير المؤمنين  »وحس�ن الأخلاق بره�ان كرم الأع�راق« وهذا 
الحديث يثبت إمكان اكتشاف الطهارة العائلية للفرد من السجايا الفاضلة عنده.

وهذا علي  يتوجه لأخيه عقيل بن أبي طالب الذي كان نسّ�ابة عالماً بأخبار 
العرب وأنسابهم، فسأله أن يختار له زوجة »قد ولدتها الفحولة من العرب«، وكما جاء 

نصاً: 

»ابغِن�ي ام�رأة وقد ولدتها الفحولة من العرب لأتزوجها لتلد ل غلاماً فارس�اً، 
فقال له )عقيل(: أين أنت عن فاطمة بنت حزام بن خالد الكلابية فإنه ليس في العرب 

أشجع من آبائها ولا أفرس«.

وق�د وُصِفَ ح�زام )جد العب�اس لأمه( في المص�ادر التاريخية بأن�ه »من أعمدة 
الشرف في العرب، ومن الشخصيات النابهة في السخاء والشجاعة وقَرْي الأضياف«، 
كما وُصِفَت أسرتها بأنا من أجلّ الأسر العربية، وقد عرفت بالنجدة والش�هامة، وقد 
اش�تهر منه�م جماعة بالنبل والبس�الة. فتزوجها ع�لي بن أبي طالب، ووَلَ�دَت له اربعة 
فرس�ان كان�وا م�ن أبرز أنص�ار الحس�ين  في كرب�لاء، وابرزهم قمر بني هاش�م 

. العباس بن علي

عندم�ا حثّ الإس�لام على بن�اء الأسرة، بن�ى الأسرة على مجموع�ة من الحقوق 
والواجب�ات، وهذه الحقوق والواجب�ات تتعلّق بكل فرد من أف�راد الأسرة، نعم ورد 
الحثّ الشديد على أداء الولد لحقّ الوالدين وهو من الحقوق العظيمة، ولكنّ الإسلام 
أكّ�د أيض�اً على حقوق الول�د على والديه وه�ذه الحقوق تجمعها رواي�ات وردت عن 
المعصومين  تفترض حقوقاً ترتبط بجوانب متعدّدة من الحياة الإنس�انيّة، وجعل 
الإس�لام م�ن حرمان الولد من هذه الحقوق عقوقاً من قِبَ�ل الوالدين للولد، فقد ورد 
عن رسول الله : »يلزم الوالدين من العقوق لولدهما - إذا كان الولد صالحاً- ما 

يلزم الولد لهما«.



269حقيصقوقمي   

ورتيهذهيصلحقو :ي

 1- تعليم المهارات

 ع�ن رس�ول الله : »حقّ الول�د على وال�ده أن يعلّمه الكتابة، والس�باحة، 
والرّماي�ة، وأن لا يرزق�ه إلّا طيّب�اً«. وإن�ما عنى بالكتاب�ة العلم، وبالس�باحة الرياضة، 

وبالرماية القوة وأنا ليست مقتصرة على الأقوال وانما تتجاوزها الى المعنى.

أي جميع فنون العلم كالطبيعية والصحية والسياسية والعسكرية، وجميع فنون الرياضة 
المرتبطة بعصرنا الحاضر، والفنون الحربية من التدريب على احدث الأسلحة وآلات الحرب.

 2- اسم حسن وأدب حسن

عن رسول الله : »حقّ الولد على الوالد أن يحسن اسمه، ويحسن أدبه«.

ع�ن الإمام علي : »حقّ الولد على الوالد أن يحس�ن اس�مه، ويحس�ن أدبه، 
ويعلّمه القرآن«. 

٣- تعليم القرآن والعقيدة الصّحيحة

عن رسول الله : »حقّ الولد على والده أن يحسن اسمه، ويزوّجه إذا أدرك، 
ويعلّمه الكتاب«.

فف�ي الحدي�ث عن رس�ول الله  : الزم�وا أولادكم وأحس�نوا آدابهم، فإن 
أولادكم هدية إليكم.

وعن الإمام علي : »علّموا صبيانكم من علمنا ما ينفعهم الله به«.

٤- علِّمه الصّلاة

عن رسول الله : »مروا أولادكم بالصّلاة وهم أبناء سبع سنين، واضربوهم 
عليها وهم أبناء عشر«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 270

 ٥- حقّ قبل الولادة

عن الإمام الصّادق عليه السّلام: »تجب للولد على والده ثلاث خصال: اختياره 
لوالدته، وتحسين اسمه، والمبالغة في تأديبه«. وهذا ما أشرنا اليه سابقا.

 ٦- أعنه على برّك

ع�ن النبيّ : »رح�م الله من أعان ولده على برّه، وهو أن يعفو عن س�يّئته، 
ويدعو له فيما بينه وبين الله« .

وعن�ه : »رح�م الله والداً أعان ول�ده على برّه، قال: قل�ت كيف يعينه على 
برّه؟ قال: يقبل ميسوره ويتجاوز عن معسوره ولا يرهقه«. 

7- برّ بولدك

ع�ن أبي عبد الله  لرجل س�أله: »من أبرّ ؟ ق�ال: والديك، قال : قد مضيا، 
قال: برّ ولدك«. 

غ�ير أن هذه التربية الخلاقة يب أن تتماش�ى مع تط�ورات كل عصر بما يتطلب 
وإحتياجات�ه حي�ث كانت لعصور آبائنا وأجدادنا متطلب�ات كما أن لعصرنا احتيجات 
ومتطلبات وأيضا سيكون لعصور أبنائنا وأحفادنا متطلبات جديدة إذ أن عجلة العلم 
في تقدم سريع فلا يكاد يمر يوم إلا وجد فيه اختراع جديد أو تطور جديد فعليه يب 
أن لا نقسر أبنائنا وبناتنا على عاداتنا وأخلاقنا، وهذا ما تنبأ به سيد البلغاء الذي عودنا 

 : التجديد فيما يقول ونجه حافل بمثل هذه الروائع. قال

»لا تقسروا أولادكم على أخلاقكم فإنم خلقوا لزمن غير زمانكم«.

ولق�د كان الإم�ام يرمي بكثير م�ن أقواله إلى بناء الأمة في مس�تقبلها العتيد وفي 
نجه كثير من آرائه التي أشار بها إلى العلوم والفنون في العصور المختلفة حتى عصرنا 
الحاضر، وفي هذه الكلمة التي يدور حولها بحثنا إش�ارة صيحة إلى ضرورة التطور في 
الحياة، فهو يريد أن يحمل الناس حملا على الإيمان بالتطور، إذ لو جمد الأبناء على سيرة 



271حقيصقوقمي   

الآب�اء لكانوا إياهم خَلقاً وخُلقا وهذا مغاير لس�نن الطبيعة في التطور المفروض طبعا 
على كل كائن.

وما عنى الإمام صفات الكرم والوفاء والتس�امح والإباء وغيرها من الس�جايا 
النبيلة، فالإمام أس�مى من أن ينهانا عن أن نروض أولادا عليها ونلزمهم بها.بل عنى 
العادات والس�جايا والتقاليد التي تلائم عصر الآباء ولا تتسق للأبناء من وراء الرقي 
المف�روض بدافع التطور الطبيعي في الإنس�ان، ومثالا على ذلك: إنا نحن الآباء درجنا 
في جي�ل م�ض على أن نلبس الجلباب ونأكل باليدي�ن ونضطجع أو ننام على الأرض، 

وأن نتخذ من دورنا محافل وأندية للسمر والتندر.

قال الشاعر: 
س�ل�بس كسن�تي صلأخ��ا ي صق�بت�لبعوإذصي خ��مي صق�نج�مي نسق�تي
صقسبس أس��ب��سبي ي��إ ي فنهسي صجلعيف���سر ي صق��ش��ب��عي ن��سص��ن��ةي وع��ل��ىي

يقول الإمام الغزال في رس�الة أنجع الوسائل: »الصبي أمانة عند والديه، وقلبه 
الطاهر جوهرة س�اذجة خالية من كل نقش وصورة، وهو قابل لكل ما نقش، ومائل 
إلى كل ما يمال به إليه، فإن عود الخير وعلمه نشأ عليه، وسعد في الدنيا والآخرة أبواه، 
وك�ن معلم له وم�ؤدب، وإن ع�ود الشر وأهمل إهم�ال البهائم؛ ش�قي وهلك، وكان 
ال�وزر في رقب�ة القي�م عليه والوال له. ويقول رس�ول الله صلى الله عليه وس�لم: ] كل 

مولود يولد على الفطرة، وإنما أبواه يهودانه أو يمجسانه أو ينصرانه [.

يضاف الى ما ذكر سابقا من حقوق الولد على أبيه: 

1- إتب�اع الس�نة في اس�تقبال المول�ود، كأن ي�ؤذن في أذنه بعد ولادت�ه، ويعد له 
العقيقة. 

2- عدم تس�خط البنات، لأن الهدف هو إنج�اب الذرية الصالحة، ولداً كان أم 
بنتاً، فالولد الصالح يش�مل الذكر والأنثى، وتس�خط البنات اعتراض في محله، وعدم 
رضى لم�ا أعط�ى الله عز وجل، وهي بقية م�ن الجاهلية؛ لأنم كان�وا يرغبون بالذكور 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 272

لأن�م محارب�ون ينفعون�م في الغ�زو والس�لب والنهب، بين�ما تكون البن�ت عالة على 
الرج�ال في القبيل�ة، لأنا ليس محاربة، وهذا ضيق أفق وجهل قبلي، أليس�ت المرأة تلد 

الرجال المحاربين...!!؟ وكل عظيم وراءه امرأة كما قيل. 

3- أن يخت�ار له والده مرضعة صالح�ة، وأفضلهم أمه التي أنجبته، لما للبنها من 
تواف�ق م�ع الطفل، كما للرضاعة من الأم أثر طيب في النمو النفسي والعاطفي للطفل، 
وإن تع�ذر ع�لى الأم إرضاعه، فينبغي على الأبوين البحث ع�ن مرضعة ذات دين، لا 
تأكل حراماً ولا تقترب منه، فيستفيد الطفل عندئذ من حليبها إن شاء الله وكان الإمام 
ع�لي  يق�ول تخيروا للرضاع ك�ما تتخيرون للن�كاح فإن الرضاع يغ�ير الطباع كما 
ان الإس�لام امر الآباء وجعل من حقوق الأولاد عليهم أن يحس�نوا اسماءهم ويحسنوا 

أدبهم. 

4- أن ترع�اه أم�ه وتحضن�ه، - وخاص�ة خ�لال الطفول�ة المبك�رة - ولا تتركه 
للخادم�ات أو المربي�ات مهما أخلصن في عملهن، فالأم لا تع�وض عند الطفل بالدنيا 

كلها. 

5- ألا يرزقه إلا طيباً، من الكس�ب الحلال، فقد روى الطبراني في الأوس�ط أن 
رس�ول الله صلى الله عليه وس�لم قال: ] من س�عى على عياله من حله فهو كالمجاهد في 

سبيل الله، ومن طلب الدنيا حلالاً في عفاف كان في درجة الشهداء [ 

6- أن يعلمه الصلاة ويدربه عليها في سن السابعة، ويواظب على هذا التدريب 
والتعليم حتى ترسخ عنده، ويصحبه إلى المساجد للصلاة، وسماع الدروس، والمواعظ 

والجلوس عند العلماء. 

7- أن يك�ون الوال�دان قدوة حس�نة لأطفاله�ما في البيت وخارج�ه، فالأطفال 
يتعلمون من اقتدائهم بأفعال والديهم أضعاف ما يتعلمونه من أ قوالهم. 

8- أن يعلمه آداب الإستئذان وسائر الآداب الإجتماعية، ويدربه عليها ويلقنه 
إياها بالقدوة والقول. 



273حقيصقوقمي   

9- أن يوف�ر له الرفقة الصالحة، ويخطط بش�كل غير مب�اشر ليضع ولده في بيئة 
صالحة، كالسكن بقرب أماكن العبادة، والمدرسة.

10- أن يعوله حتى س�ن الرش�د، وأن يعده للحياه في مجتمعه، فيدرسه ويدربه 
ويعده بما يلزم ليكون عنصراً صالحاً في المجتمع المسلم. 

11- أن يع�دل الوال�دان بين أولادهم، ف�لا يفضلون أحدهم ع�لى الآخر، بل 
يساوون بينهم في الحب والعطف والمعاملة. وخاصة بين الذكور والإناث. 

12- أن يزوج�ه ويس�اعده على البحث ع�ن الزوجة الصالح�ة ذات الدين، أو 
يبح�ث لابنته عن الزوج الصالح ذي الدين. وينفق على ولده أو ابنته من ماله الخاص 

- إن كان غنياً - من أجل الزواج وبناء أسرة مسلمة جديدة. 

13- أن يرش�ده بعد الزواج إلى س�عادته في الدنيا والآخرة، وأن يزوره في بيته، 
ولا يضعف صلته به بعد زواجه

وهذه بعض الإيضاءات بما تحتويه وتدل عليه بعض حقوق الأولاد: 

أولًا: حق الولد في الاسم الَحسَن: 

للبع�ض أس�ماء جميل�ة، تحم�ل معاني س�امية، وتول�د مش�اعر جَميل�ة، فَتجذبك 
ى بها كما يذبُ شَ�ذَا الأزهار النحل، وللبَعض الآخر أسْماء سَمِجة،  للش�خص المسمَّ
مفرغ�ة من أي مَضْمون، وتحس عند س�ماعها باِلضيقِ والاش�مئزاز، وما اعظم التأثير 
النفسي والاجتماعي للاسم الذي نطلقه على أطفالنا، ورد في الزيارة الجامعة« فما أحلى 

أسمئكم وأكرم أنفسكم«فكأن الإثنان متلازمان.

ق اس�مه البش�ع ليله، وقضَّ مضجعه، نتيجة الاس�تهزاء  فكم من الأولادِ قد أرَّ
والازدراء الذي يلاقيه من مجتمعه، فيتملكه إحساس بالمرارة والتعاسة من اسمه الذي 

أصبح قدراً مفروضاً عليه، كالوشم على الجلد تصعب إزالته.

وهناك بالطبع نفوس قوية لم تس�مح لس�حابة الاسم السوداء أن تنغص حياتها، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 274

اح الماه�ر خلية  فعمل�ت ع�لى تغي�ير اس�مها الس�يئ، واس�تأصلته كما يس�تأصل الج�رَّ
السرطان.

ولم يهمل الإسلام كدينٍ يقود عملية تغيير حضارية كبرى شأن الاسم، وكان 

النب�ي  يق�وم بتغيير الأس�ماء القبيح�ة، أو الأس�ماء التي تتناف م�ع عقيدة 
التوحيد، واعتبر من حق الولد على والده أن يختار له الاسم المقبول. 

ل مَا ينحلُ أحَدكُم وَلده الاسْم الحَسَن فَلْيحْسِن  فقال رسول الله : )إنَّ أوَّ
أحدكُم اسْم ولدِهِ(. 

 : ة المترتبة على الاسم، فقال وقد بينَّ  في حديث آخر الأبعاد الأخرويَّ
)اسْتَحسِ�نوُا أسْ�مَاءكُم، فإنَّكم تُدْعَونَ بِهَا يَومَ القِيَامَة: قُم يا فُلان ابن فُلان إلى نُورِك، 

وقُم يا فلان ابن فلان لا نُورَ لَك(. 

إن علم النفس قد اكتش�ف - أخيراً - علاقة وثيقة بين الإنس�ان واسمه ولقبه، 
وي�رب عُل�ماء النفس لن�ا - مثلًا - رجلًا اس�مه )صعب(، ف�إن دوام انصباب هذه 
التسمية في سمعه ووعيه، يطبع عقله الباطن بطابعه، ويسم أخلاقه وسلوكه بالصعوبة.

وذلك لا ريب هو سِرّ تغيير الرسول أسماء بعض الناس، الذين كانت أسماؤهم 
من هذا القبيل، فقد أبدل باسم )حرب( اسمًا آخر هو )سمح(، فهناك - إذن - وحي 

ن إلى حَدٍّ كبير طباعنا. مستمر توحيه أسمائنا ويلوِّ

د لفظ يكت�ب بالمداد على ش�هادة الميلاد، بل ه�و حق طبيعي  فالاس�م لي�س مجرَّ
ة ع�لى مضمونه البديع، ك�ما تتفتح براعم  للمول�ود، يع�ينِّ هويته، وتتفتح نفس�ه الغَضَّ

الزهور في الربيع.

ثانياً: حق التأديب والتعليم: 

لا ش�كَّ أن الس�نوات الأولى من عمر الطفل هي أه�م مراحل حياته، ومن 
ه�ذا المنطلق يؤكد عل�ماء التربية على ضَرورة الاهتمام الزائد بالطفل، وأهمية تأديبه 



275حقيصقوقمي   

بالآداب الحسنة.

ثَ  فق�ال الإمام علي  مبيِّناً أهميَّ�ة الأدب وأرجحيَّته على غيره: )خَيْرُ مَا وَرَّ
الآبَاءُ الأبْناَءَ الأدَبَ(. 

وسَ�لَّط حفيده الإم�ام الصادق  أضواء معرفية أقوى، فكشَ�فَ عن العِلَّة 
ث الآبَاءُ لأبنائِهِم  الكامن�ة وراء تفضيل الأدب على المال، بقوله : )إنَّ خَيَر مَا وَرَّ

الأدَبَ لا الَمال، فإنَّ المالَ يَذهَبُ والأدَبُ يَبْقَى(. 

وينبغي الإش�ارة إلى أن موضوع )أدب الأطفال( قد احتلَّ مس�احة واس�عة من 
أحادي�ث أه�ل البيت ، فنج�د تأكيداً على المب�ادرة إلى تأديب الأح�داث قبل أن 
تقسو قلوبهم، ويصلب عودهم، لأن الطفل كورقة بيضاء تقبل كل الخطوط والرسوم 
مَا قَلْبُ الحَدَث  الت�ي تنتقش عليها. فيق�ول الإمام علي لولده الإمام الحس�ن : )إنَّ
كالأرْضِ الخاَليَِة، ما أُلقِيَ فيِهَا مِنْ شَيءٍ قَبلتْهُ، فَبَادَرْتُكَ بالأدَبِ قَبلَ أن يَقسُ�و قَلبُكَ، 

ويَشْتَغلُ لُبُّكَ(. 

ويمكن إبراز الخطوط الأساسية لمدرسة أهل البيت  في بيان تأديب الطفل 
وتعليمه في النقاط التالية: 

صلأولى: لا تقتصر تربية الأولاد على الأبوين فحسب، بل هي مسؤولية اجتماعية 
تق�ع أيض�اً على عاتق جمي�ع أفراد المجتم�ع، وحول ه�ذه النقطة بالذات يق�ول الإمام 
ما ناشئ نشأ في قوم ثمَّ لم يؤدَّب على مَعْصِيَة، فإنَّ الله عَزَّ وجَلَّ أول  الصادق : )أيُّ

ما يعاقِبُهُم فيهِ أنْ يُنقِصَ مِنْ أرْزَاقِهِم(. 

فرؤية أهل البيت تنطوي على ضرورة تأديبِ أفراد الُمجتَمع - وخصوصاً 
الأح�داث منه�م - ع�لى الطاعة، وتمي�ل إلى أن المس�ؤولية في ذلك لا تُنَ�اط بالوالدين 
فحس�ب، وإن كان دورُه�م أساس�يّاً، وإن�ما تَتَّس�ع دائرته�ا لتش�مل الجمي�ع، فالس�نة 

الإجتماعية بطبيعتها تنطبق على الجميع بدون استثناء.

صقثسنن�ة:يمن ال�روري مراعاة عمر الطفل، فلكلِّ عمر سياس�ة تربوية خاصة، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 276

ج(،  فمدرسة أهل البيت  سبقت المدارس التربوية المعاصة بالأخذ بمبدأ )التدرُّ
وهو مبدأ الِتَزَمَتْ به المناهج التربوية المعاصة، بعد أن أثبتت التجارب العملية فائدته 

وجدواه.

وهنا يبدو من الأهمية بمكان الإش�ارة إلى أن الأئمة  يتبنُّون بصورة عامة 
تقس�يمًا ثُلاثياً لحياة الطفل، ففي كل مرحلة من المراح�ل الثلاث، يحتاج الطفل لرعاية 

خاصة من قبل الأبوين، وأدب وتعليم خاص.

واس�تقرأنا ذل�ك من الأحادي�ث الواردة في هذا المجال، وكش�اهد ع�لى تبنِّيهم 
التقسيم الثلاثي نورد هذه الرواية: 

بُ سَ�بع سِنين،  قال الإمام الصادق : )دَع ابْنكََ يَلعَبُ سَ�بْع سِ�نين، ويُؤدَّ
وألزِمْه نفسَكَ سَبْع سِنين، فأن أفلح، وإلاَّ فإنَّه لا خَيَر فيِه(.

فالمإحلة الأولى: هي مرحلة لعب، والثانية مرحلة أدب.

والثانية: مرحلة تبني مباشر للطفل، وملازمته كَظِلِّه. 

باع أس�لوبٍ تربويٍّ يعتمد  الثالث�ة: ينبغ�ي عدم الإسراف في تَدلي�ل الطفل، واتِّ
ر أئمة أهل البيت  من الأدب عند الغضب.  على مبدأ الثواب والعقاب، كما يحذِّ

فيقول الإمام علي : )لا أدَبَ مَع غَضَبٍ(. 

ك العاطفة ولا ترش�د العق�ل، ولا تعطي العملية  وذل�ك لأن الغضب حالة تحرِّ
التربوي�ة ثماره�ا المطلوبة، بل تس�تحق هذه العملية ما تس�تحقه الأم�راض المزمنة من 

الصبر، والأناة، وبراعة المعالجة.

فالطف�ل يحتاج إلى استش�ارة عقلي�ة متواصلة لكي يدرك عواق�ب أفعاله، وهي 
لا تتحق�ق - عادة - عند الغض�ب الذي يحصل من فوران العاطفة وتأججها، وبدون 
ة، فتكون كالطَّرقِ على  الاستش�ارة العقلي�ة المتواصلة لا تحقق العملية أهدافها الَمرج�وَّ

الحديد وهو بَارد.



277حقيصقوقمي   

ه في اكتس�اب الأدب، ألاَ وهو حق التعليم،  وهناك حقٌّ آخر للطفل مكمِل لحقِّ
فالعل�م كالأدب وراث�ة كريم�ة، يحث أهل البي�ت  الآباء على توريث�ه لأبنائهم، 
فالعِلم كنز ثمين لا ينفذ، أما المال فمن الممكن أن يتلف أو يسرق، وبالتال فهو عرضة 

للضياع، ومن هذا المنطلق يقول الإمام علي : )لا كَنزَْ أنْفَع مِن العِلْمِ(. 

ولم�ا كان العل�م في الصغر كالنقش على الحجر، يتوجب اس�تغلال فترة الطفولة 
لكسب العلم أفضل استغلال، وفق برامج علمية تتبع مبدأ الأولوية، أو تقديم الأهم 
ع�لى المهم، خصوصاً ونحن في زمن يش�هد ثورة علمي�ة ومعرفية هائلة، وفي عصر هو 

عصر السرعة والتخصص.

ولق�د أعط�ى أهل البي�ت  لتعل�م القرآن أولوي�ة خاص�ة، وكذلك تعلم 
مس�ائل الح�لال والحرام، ذلك العلم ال�ذي يمكنه من أن يكون مس�لمًا يؤدي فرائض 

الله المطلوبة منه.

 : وللتدلي�ل ع�لى ذل�ك نج�د أن م�ن وصايا أم�ير المؤمن�ين لابنه الحس�ن
)ابِتدأتُ�ك بتَِعلي�مِ كِتَاب اللهِ عزَّ وَجَ�لَّ وتأويلِه، وشَرائِعِ الإس�لامِ وأحْكَامِه، وحَلالهِِ 

وحَرامِه، لا أجَاوزُ ذَلكَ بكَِ إلى غَيره(. 

 وفي ه�ذا الص�دد نقطة جوهرية كانت مثار اهت�مام الأئمة ، وهي ضرورة 
تحصين عُقول الناش�ئة من الاتجاهات والتيَّارات الفكرية المنحرفة من خِلال تعليمهم 
نه من بحرٍ زاخر بالعلوم  علوم أهل البيت  واطِّلاعِهم على أحاديثهم، وما تَتضمَّ

والمعارف.

وح�ول ه�ذه النقطة بالذات، يق�ول الإمام ع�لي : )عَلِّمُ�وا صِبْيَانَكم من 
عِلْمِنَ�ا ما يَنفَعُهم الله بهِ لا تغلبُ عَلَيهم المرجِئة برأيها(. والمقصود من المرجئة أي فكر 

او تيار منحرف في أي زمان ومكان لا فكر او تيار بعينه. 

حقُّ العدلِ والُمسَاواة: 

إنَّ النظ�رة التمييزي�ة للأطف�ال - وخصوص�اً بين الذكر والأنث�ى - تزرعُ بذور 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 278

اء، وتحفر الأخاديد العميقة في مجرى العلاقة الأخوية بينهما. الشقاق بين الأشقَّ

اسة، ومشاعره مرهفة، فعندما يحسُّ أن والده يهتم كثيراً  فالطفلُ ذو نفس�يَّة حسَّ
بأخيه سوف يطفح صدره بالحقد عليه.

وق�د يح�دث أن أحد الوالدي�ن أو كليهما يح�ب أح�د أولاده، أو يعطف عليه - 
لس�بب م�ا - أكث�ر من أخوت�ه، وهذا أم�ر طبيعي وغري�زي، ولكن إظه�ار ذلك أمام 
الأخ�وة، وإيث�ار الوالدين للمحبوب بالاهتمام والهدايا أكثر من أخوته، س�وف يؤدي 
إلى تعميق مش�اعر الحزن والأس�ى ل�دى الآخرين، ويفرز مس�تقبلًا عاقبت�ه قد تكون 

وخيمة.

وعلي�ه فالتزام العدالة والمس�اواة بين الأولاد يكون أش�به بمانع�ة الصواعق، إذ 
تحي�ل العدال�ة والمس�اواة من حصول أدن�ى شرخ في العلاق�ة بين أف�راد الأسرة، وإلا 

فسوف تكون عاملًا مشجعاً لانطلاق مشاعر الغِيرة والحقد فيما بينهم.

وهن�اك عدة ش�واهد من الس�نةّ النبوي�ة تعطي وصاي�ا ذهبية للوالدي�ن في هذا 
المج�ال، وتكش�ف عن الحق�وق المتبادلة بين الجانب�ين، حيث يلزم الوال�د من الحقوق 

لولده ما يلزم الولد من الحقوق لوالده.

فيق�ول : )إنَّ لَهُ�م عليك مِنَ الحَ�قِّ أن تعدِلَ بينهَُم، ك�ما أنَّ لكَ عَليهِم مِنَ 
وكَ(. وأيضاً يقول : )اعدِلُوا بَين أولادِكُم في النِّحَل - أي: العطاء -  الحَقِّ أنْ يبرُّ

كما تحبون أن يعدلوا بينكم في البِرِّ واللُّطف(. 

فهنا نجد نظرة أرحب وأعمق للحق، فكما أن للأب حق البر، عليه بالمقابل حقَّ 
العدالة، فالحقوق يب أن تكون مُتبادَلة، وكل يتوجب عليه الإيفاء بالتزاماته.

ويمك�ن التدليل على عمق النظرة النبوية من قوله : )إنَّ اللهَ تَعالى يُحِبُّ أن 
تَعدِلوا بَيَن أولادِكُم حَتَّى في القُبَلِ(. 

صحي�ح أن القاع�دة العام�ة في الإس�لام تج�اه الأبوين هي قاعدة الإحس�ان لا 
قاع�دة الع�دل، فلا يس�وغ للابن أن يقول : إن أبي لا يعطيني فأن�ا لا أعطيه، أو: إنه لا 



279حقيصقوقمي   

يحترمني فلا أحترمه، ذلك أن الأب هو السبب في منح الحياة للولد، وهو أصله.

ولك�ن الصحي�ح أيضاً ه�و أن يتَّبعِ الآباء مبدأ العدل والمس�اواة في تعاملهم مع 
أبنائهم، ليس فقط في الأمور المعنوية من إعطاء الحنان والعطف والتقبيل، بل أيضا في 

الأمور المادية في العطية.

فق�د أوصى النبي الأكرم  الآباء بقوله: )سَ�اوُوا بَ�ين أولادِكُم فِي العَطِيَّة، 
لتُ النِّسَاء(. لًا أحَداً لَفَضَّ فَلو كُنتُْ مُفضِّ

نماذج من وصايا الآباء

كَ  ْ كْ باِللهَِّ إنَِّ الشرِّ وصاي�ا لق�مان: }وَإذِْ قَالَ لُقْمَانُ لِابْنهِِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَ�يَّ لَا تُشْرِ
هُ وَهْناً عَلَى وَهْ�نٍ وَفصَِالُهُ فِي عَامَيْنِ  نسَ�انَ بوَِالدَِيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّ يْناَ الْإِ لَظُلْ�مٌ عَظِي�مٌ * وَوَصَّ
كَ بِي مَ�ا لَيْسَ لَكَ بهِِ  أَنِ اشْ�كُرْ لِ وَلوَِالدَِيْ�كَ إلََِّ الْمَصِ�يُر * وَإنِ جَاهَ�دَاكَ عَلى أَن تُشْرِ
بعِْ سَبيِلَ مَنْ أَنَابَ إلََِّ ثُمَّ إلََِّ مَرْجِعُكُمْ  نْيَا مَعْرُوفًا وَاتَّ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّ
نْ خَرْدَلٍ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ  اَ إنِ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّ فَأُنَبِّئُكُم بمَِا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ * يَا بُنيََّ إنَِّ
لَاةَ وَأْمُرْ  �مَاوَاتِ أَوْ فِي الْأرَْضِ يَأْتِ بِهَا اللهَُّ إنَِّ اللهََّ لَطيِفٌ خَبيٌِر * يَا بُنيََّ أَقِمِ الصَّ فِي السَّ
رْ  باِلْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إنَِّ ذَلكَِ مِنْ عَزْمِ الْأمُُورِ * وَلَا تُصَعِّ
كَ للِنَّاسِ وَلَا تَمشِْ فِي الْأرَْضِ مَرَحً�ا إنَِّ اللهََّ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُختَْالٍ فَخُورٍ * وَاقْصِدْ فِي  خَ�دَّ

مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتكَِ إنَِّ أَنكَرَ الْأصَْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيِر{ ) لقمان: 19-13(

 : وصايا أمير المؤمنين علي لأبنه الحسن

ورد في تح�ف العق�ول: من الوال�د الفان المق�ر للزمان، المدبر العمر، المستس�لم 
للدهر، الذام للدنيا، الس�اكن مس�اكن الموت�ى، الى المولود المؤمل مالا يدرك الس�الك 
س�بيل من قد هلك، غرض الأس�قام ورهينة الأيام. فإني اوصي�ك بتقوى الله أي بني 
ول�زوم أمره وعمارة قلب�ك بذكرهوالإعتصام بحبله. أي بني لما رأيتك قد بلغت س�نا 
ورأيتن�ي أزداد وهنا، بادرت بوصيتي اياك خصالا منهن بالأدب قبل أن يقس�و قلبك 
ويش�تغل لبك لتس�تقبل بجد رأيك. فتفهم أي بني وصيتي وأعلم أن مالك الموت هو 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 280

مال�ك الحي�اة وأن الخالق هو المميت وأن المفني هو المعي�د. وأعلم أن من الكرم الوفاء 
بالذمم والدفع عن الحرم والصدود آية المقت وكثرة العلل آية البخل. والوصية طويلة 
وثرية بالحكم والمعاني ومن مقطوعة ش�عرية للعلامة الش�يخ مرزا محمد الخليلي يوصي 

بها ولده: 
ال�ولدابني أوص�يك ن�ل�ت ال�ع�ز وال�إش�دا ال�وال�د  ف�يها  بإ  وصي�ة 
واضحة ال�غاي�ات  سب�ل  ي�ج�د  رقداف�كإ  ينبيهة  ي�جد  لم  إن  فال�مكإ 
منى نيل  رمت  إن  يتكل  ولا  خبداواعبل  يحإيكة  يجد  لم  إن  فالذهن 
سلف إلى  ينظإ  لا  شئت  من  ابن  والجسداكن  بالعإفان  النمع  وه��ذب 
خالقنا أن  واعلم  بدينك  سدىوامسك  الكائنات  هذي  أنشأ  كان  ما 
متبعا صإت  إذ  الهدى  ب�دين  عبداواف�دإ  قد  الإح�ب�ن  به  اي�ن  ل�ديإ 
ل�تح� ده ال�دن�يا  في  الزرع  ح داوحس�ن  من  ف�از  قد  بها  ب��دار  غ�دا 
ي�إك ال�بإم�وق من  بال�عاق�ل  وراىف�ليع  ضني  جناحاها  لدنيا  العقبى 
وهدىوإن�با ال�ك�يع ال�م��ذ ال�ذي ج��ب�ع له  عقل  عن  الدين  إلى  الدن�يا 

م�ا اجمل�ك يا زين العابدين كأبن ب�ار بوالديه ووالد قد ربي أبنائ�ه فهذا ابنه زيد 
الش�هيد خير انموذج للتربية الصالحة، ألا ترون انه من عظمته وعلمه اصبح له مذهبا 

يؤتم به.

يقول سلام الله عليه في دعائه لأولاده: 

بِّيَن مُناَصِحِيَن،  »وَاجْعَلْهُمْ أَبْرَاراً أَتْقِيَاءَ بُصَراءَ سَامِعِيَن مُطيِعِيَن لَكَ وَلأوْليَِائِكَ مُحِ
وَلِجَمِيْعِ أَعْدَآئِكَ مُعَاندِِينَ وَمُبْغِضِيَن آمِيَن. أللَّهُمَّ اشْدُدْ بِهِمْ عَضُدِي، وَأَقِمْ بِهِمْ أَوَدِيْ، 
ي، وَأَحْييِ بِهِمْ ذِكْرِي، وَاكْفِنيِ بِهِمْ فِي غَيْبَتيِ وَأَعِنِّي  نْ بِهِمْ مَحرَِْ وَكَثِّرْ بِهِمْ عَدَدِي، وَزَيِّ
، مُطِيعِيَن غَيْرَ  بِّيَن، وَعَلَيَّ حَدِبيَِن مُقْبلِِيَن مُسْ�تَقِيمِيَن لِْ بِهِمْ عَلَى حَاجَتيِ، وَاجْعَلْهُمْ لِ مُحِ
هِمْ«. عَاصِيَن وَلاَ عَاقِّيَن وَلا مُخاَلفِِيَن وَلاَ خ�اطِئِيَن، وَأَعِنِّي عَلَى تَرْبيَِتهِِم وَتَأدِيْبهِِمْ وَبرِِّ



حق الأخ 

رحلة حقوقية 

نادى رس�ول الله  علي ابن أبي طالب ليلة الهجرة وقال له إن الله عز وجل 
أمرني أن أهاجر وأمرني أن أضجعك مكاني فما أنت صانع، قال أوى تس�لم يا رس�ول 

الله، قال نعم، قال إذاَ روحي لروحك الفداء ونفسي لنفسك الوقاء.
صح��ب��م اوني ق�������كي ور���ن���سا���بي

وصقتحمخمصي صقت مخمصي يبقسركي ج��سو تي
ق�ن�ل�ك رب�ن�تي صق�����م�����سرشي ف لىي

ورع��واصي يوصراسي إقنكي ي�هميي وصق� مىي
كأنبس صق�����م��ؤصاي ر�ث�لوجي ف��إا�����متي

صق��ت��غ��إخ��مصي قسب كي صق���ق���إصعي خ��ه��ميي
ر� سرضس وي�����تي قنلتهي ووا�����ن��تي

رع���مخ���مص ولاي ف��ش��اي لاي ي��سق��ن��م��عي

لم يعرف تاريخ الإنس�انية أخوة في الإيمان كما عرفها في الإس�لام والمسلمين، ولم 
يعرفه�ا تحدي�دا كما عرفها في علي ابن أبي طالب وفي رس�ول الله وفي أولادهما صلوات 

الله وسلامه عليهما وآلهما.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 282

أي أخ�وة تلك التي جعلها رس�ول الله لعلي في يوم ال�دار في يوم الإنذار »وانذر 
عشيرتك الأقربين« حيث قال رسول الله  فأيّكم يوآزرني على أمري هذا ويكون 

أخي ووصيّي وخليفتي فيكم ؟

فأحجم القوم عنها جميعاً. ويقول علي: 

فقلت وأنا أحدثهم سناًّ: يا نبيّ الله، أكون وزيرك عليه.

أي أخوة هذه التي تجعل علي يبيت في فراش رسول الله ليلة الهجرة وهو في مقتبل 
العمر يفديه بنفسه ويعرض نفسه إلى أربعين سيفا من أشد وأحد سيوف المشركين.

إنا أخوة الإيمان التي تعلوا على أخوة النسب والتي لا تعلوها أخوة.

مثال آخر مشرق للأخوة وينبع من نفس المشكاة، إنا مشكاة علي ومحمد، أخوة 
الدي�ن والنس�ب معا، الأخوة التي يكل اللس�ان ويقف عن وصفه�ا عاجزا مهما قال، 
إنا أخوة العباس ابن علي ابن أبي طالب وأخيه الحس�ين سيد شباب أهل الجنة. والتي 
تجس�دت في يوم عاش�وراء والتي جس�دها العباس  يوم تمكّن من النهر، ورفض 
شرب الماء، وآثر آخاه على نفسه رغم شدة عطشة، تلك الحادثة التي يرصدها الشاعر 

بن نصار: 
عطشان حسن  وخ��وي  اَشرب  شلون 
رض�ع�ان واَط�مال  وال�حإم  وس�ك�نة 
ن�يران الِ�ت�ه�ب  ال�عل�ي�ل  قل�ب  وظ�ن 
وم�إْ ح�ل�ه  لا  بع��ده  ال�ماي  ي�إي���ت 

أي�ة مواس�اة، أي أخوة هذه بين العباس والحس�ين التي تمنع�ه من شرب الماء في 
ذلك الموقف الرهيب حيث لا مشاهد ولا رقيب، نعم إنا أخوة الإيمان.

تعال�وا مع�ا لنرى لم�اذا هذه الأخوة الت�ي تجعل العباس تقط�ع أعضاؤه وتزهق 



283حقيصلأخي   

نفسه فيها، حيث يقول العباس سلام الله عليه: 
خبنن  اط ت�بوصي إني اخ��ن وصق���ل���هِي ع�تي أي��مصًي صُح�سر� ي إن� ي
صلأرنن وع���تيإر�����سلٍيص�����ساِ يصق��ن��ق��ن��تِ صقب ط�مىي صق�نب ي سبطي

فهو يحامي عن الدين أولا وثم عن الحسين لأنه يمثل ويسد هذا الدين. 

سفين�ت�نا هذه المرة سوف ترسي على شاطئ مهم من شواطئ الحقوق من رسالة 
ص�ادق ال�سر الإمام زي�ن العابدين. إنه حق الأخ�وة أو حق الأخ وه�و آخر حق من 

حقوق الرحم.

حق الأخ 

يأَخِنكَيفَتَْ لَمَيأَنّهُيخَمُكَيصقَّتِ ييَبسُطُهَس،ي وَأَرّسيحَقُّ
كَيصقَّذِيي وَظَهْ�إُكَيصقَّ�ذِيييَلْتَجِ�ئُيإقَن�هِ،يوَعِ�زُّ
يُكَيصقَّتِ ييَُ �ولُيبَه�س،يفَاي يَْ تَبِ�مُيعَلَن�هِ،يوَاُوَّ
زًي يَتَّدِذْهُيسِ�احًسيع�َلَىيرَ� �ِْ ن��ةِيصللهَِّيولايعُمَّ
يصللهَِّ،يولاييَمَعْينُْ�يَهُيعَلَىينمْسِ��هِي قلِظُّلْمِييحَ�قِّ
يشَنَسطننهِي وْلَييَنْنَهُيويَنَْ هِيوَصلْحَ وَرَُ ونتهِِيعَلَىيعَمُوِّ
ويَأْاخَةِيصقنَِّ نحَةِيإقَنهِيوصزابَسلِيعَلَنْهِيفِييصللهَِّيفَ�إنْي
صنقَساَيقإَِيهِيوَأَحْسَ�تَيصزجَسيَةَيقَهُيوَإلايّفَلْنَكُتِيصللهُي

آثإَيعِنْمَكَيوَأَكْإَلَيعَلَنْكَيرِنْهُ.

تك�ررت كلم�ة أخ في القرآن الكريم بمختلف صيغه�ا 86 مرة، وكعادة القرآن 
إنما تتكرر الألفاظ للعناية والإهتمام والإلتفات لهذا الأمر. 

ة في اللغة:  ة، الأخوَّ مفهوم الأخوَّ

أخ: الأصل »أخو«، وهو المش�ارك آخر في الولادة من الطرفيْن، أو من أحدهِما، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 284

ين، أو في صنعة، أو  ضاع، ويُستعار في كلِّ مشارك لغيِره في القبيلة، أو في الدِّ أو من الرَّ
ة، وفي غير ذلك من المناس�بات، والأخت: تأنيث الأخ، وجعل  في معامل�ة، أو في م�ودَّ

التاء فيه كالعوض من المحذوف منه.

ي الأخَُ أَخ�اً - كما قاله بعضُ النحويِّ�ين - لأنََّ قَصْده قَصْد أَخيه، وأَصله  وسُ�مِّ
من وَخَى؛ أَي: قَصَد.

اء؛ كالإخوة  اء أو غير الأشقَّ ة في النسب: الأشقَّ ة إما أن تطلق على الأخوَّ فالأخوَّ
ا أن تطلق اس�تعارة، ويدخل تحتها  لأم، أو الإخوة لأب، أو الإخوة من الرضاعة، وإمَّ

أنواع عديدة، كما جاء في القرآن الكريم. 

بين الإمام في هذا المقطع الرائع فائدة الأخ وما هي حقوقه، وما فوائده: 

- يد يبسط بها 

- وظهر يلتجأ إليه

- وعز يعتمد عليه 

- قوة يصال بها 

وكل ه�ذه كناي�ة عن القوة التي يمكن أن يمنحها الأخ، على أن هذه القوة يب 
 :  أن تستثمر في المكان والزمان الصحيحين كما بينها إمامنا

- أن لا يتخذه سلاحا وعدة لظلم الناس وعلى معاصي الله

- نصرته على نفسه

- الحول بينه وبين شيطانه

كل ذلك مع أداء النصيحة إليه ونصرته على عدوه على أن يكون ذلك كله في الله 
ولله وإلا فإن الله أكرم وآثر منه ومن كل شئ.

والأخ�وة اخوتان أخوة في النس�ب وأخ�وة في ال�دي، وإن اجتمعت الأخوتان 



285حقيصلأخي   

فذل�ك غاية الم�رام وعز الطل�ب وإلا فإن أخوة الدي�ن مقدمة على أخوة النس�ب، مع 
الإبقاء والحفاظ على الحقوق الأخرى للأخوة.

بع�د ه�ذه المقدمة البس�يطة لنذهب معا ونرى م�ا هي حق�وق كلا النوعين من 
الأخوة، أخوة النسب وأخوة الإيمان.

أولا: أخوة النسب

إن الأخ الذي اشتركت معه في وعاء واحد وتغذيت معه من دم واحد ورضعت 
مع�ه م�ن ثدي واحد ونم�ت في نفس الحضن ال�ذي نام فيه وولدت مع�ه من أب وأم 

واحدة لهو أولى بك بالإهتمام به وتأدية حقوقه عليك.

ولق�د ب�ين لنا القرآن الكريم وأوضح مكانة الأخ وكيف أنه هو الس�اعد الأول 
والسلاح الذي يتقوى به.

 :  قال تعالى على لسان النبي موسى

سَ�انِي *  ن لِّ ْ لِ أَمْ�رِي * وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّ حْ لِ صَ�دْرِي * وَيَ�سرِّ }قَ�الَ رَبِّ اشْرَ
كْهُ  نْ أَهْلِي * هَارُونَ أَخِي * اشْ�دُدْ بهِِ أَزْرِي * وَأَشْرِ يَفْقَهُوا قَوْلِ * وَاجْعَل لِّ وَزِيرًا مِّ
فِي أَمْرِي * كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثيًِرا * وَنَذْكُرَكَ كَثيًِرا * إنَِّكَ كُنتَ بنِاَ بَصِيًرا{ )طه: 25- 35(.

وقال تعالى: 

}قَالَ سَنشَُدُّ عَضُدَكَ بأَِخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَانًا فَلَا يَصِلُونَ إلَِيْكُمَا بآِيَاتنِاَ أَنتُمَا 
بَعَكُمَا الْغَالبُِونَ{ )القصص: 35(. وَمَنِ اتَّ

لذلك كله على الأخ واجبات كثيرة نحو أخوته نذكر أهمها: 

1- ي�ب عليه محبتهم واحترامهم وحس�ن معاملتهم، لأن�م أقرب الناس إليه 
بع�د أبويه، وأن يحب لهم ما يحب لنفس�ه، عم�لا بالحديث الشريف: »لا يؤمن أحدكم 

حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه«.

 2 - عليه أن يعتبر الأخ الأكبر في منزلة الوالد، فيعامله بالأدب والمعروف، وأن 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 286

يذعن لنصائحه، ويعمل بإرشاداته النافعة.

 3 - علي�ه أن يعام�ل إخوته الأصاغر باللطف والإحس�ان، وأن يش�فق عليهم 
ولا يتس�بب في ضرره�م أو أذاه�م، وأن يك�ون لهم مث�ال الاحترام والوق�ار وعنوان 
الاس�تقامة والاعتب�ار، ف�لا يش�تمهم، ولا يأخذ م�ن أيديهم بغير رضاه�م، لأن ذلك 
يس�وءهم ويغض�ب والده�م، ول�ه إذا رأى منه�م أمرا غ�ير لائق أو خارج�ا عن حد 
الأدب أن ينهاهم عنه باللطف واللين، وأن يعرفهم ضرره ويرش�دهم إلى طريق الخير 

والصواب.

4 - ي�ب أن يك�ون عض�دا ونصيرا لإخوت�ه في كل ملمة، غ�ير منتظر في ذلك 
س�ؤالا منهم، يس�اعدهم بما في قدرته، وأن يس�عى لما فيه مصلحتهم ع�لى قدر طاقته، 
وعليه أيضا المحافظة على أسرار إخوته، وأن لا ينقل عنهم شيئا يلحق بهم ضررا وإلا 

كان عدوا لهم، وأن يكون صادقا معهم قولا وفعلا.

5 - ليجتن�ب الأخ مع�اداة إخوته، والوقوع معهم في مش�احنات أو مخاصمات 
أو منافس�ات، طمع�ا في م�يراث أو ثروة يرثها ع�ن والده فيقضي وقت�ه، وينفق أمواله 
في م�ا لا ي�رضي الله، وبذلك يس�ئ إلى نفس�ه وإلى إخوته، وإلى س�معة أبيهم ويحط من 
شرف أسرته، وليكن على الدوام معهم في وفاق واتحاد، لا في نزاع واختلاف، ليعيش 
معهم في راحة ومسرة وهناء: قال رسول الله : »مثل الأخوين مثل اليدين تغسل 

إحداهما الأخرى«.

وما أجمل ما قال هذا الشاعر في الأخوة: 
ب�ل�سانه وان��ي  من  أخ�ي  النوائبِول�يع  في  واّن��ي  من  أخي  ولكنْ 
معدَمًا كنتُ  إذا  مالي  مالُهُ  ومَ��ن  بغاربِ  اه�إٌ  ع��ضّ  إن  له  ومالي 

 
وال�قبح  أخوك الذي يحبيك في الغيب جاهدا ال�سوء  من  يأيي  ما  ويستإ 
معل�ِن�ا الناس  في  يُإضيك  ما  والن ح وينشإ  البإ  من  يألوا  ولا  ويُغضي 



287حقيصلأخي   

يروى أن أحد العرب قد عاد إلى بلدته بعد س�نين من الإنقطاع، وبينما هو وافد 
عند مدخل البلدة إذ برجل يعرفه فسلم عليه وأخذ يسأله عن أهله.

قال المسافر: ما فعلت أمي ؟

فرد عليه: آجرك الله فقد ماتت.. !!

قال: أذهب الله همي وملّكني نفسي..!! ما فعلت أختي ؟؟ 

فرد عليه لقد ماتت..

قال: ستر الله عورتي..! ما فعلت زوجتي ؟؟

فرد: لقد ما تت أيظاً..

فقال: جدد الله فراشي..!! ما فعل أخي ؟؟

فرد: لقد مات أيظاً..

فقال: الآن ضعف جانبي.. ووهنت قوتي.. وأستمرأ علي عدوي...!! 

ولله در القائل: 

فالأخ هو العون في الش�دة - بعد الله تعالى - والمغيث في الكرب - أيظاً بعد الله 
تعالى.

ثانيا : أخوة الدين

ثبت�ت رابط�ة الاخوة ب�ين المؤمنين بقول�ه تعالى ذك�ره }إنَِّ�مَا الْمُؤْمِنُ�ونَ إخِْوَةٌ{ 
]الحج�رات : 10[، فه�ي رابط�ة بعقد الله س�بحانه وتعالى، وإن أول ما يمي�ز هذه الرابطة 

أن�ا في ذات�ه س�بحانه وتعالى، فمفه�وم الأخوة الإس�لامية هي امتداد لمحب�ة الله تعالى 
وتوحي�ده، فالمحب�ة والم�والاة للمؤمنين ه�ي لازم لمحبة الله وموالات�ه، فمن أحب الله 
وولاه لاب�دّ أن يح�ب من يحبه الله س�بحانه وتعالى ومن يقرب من الرس�ل والصديقين 

والمؤمنين.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 288

يقول الله سبحانه وتعالى:

 }وَالْمُؤْمِنوُنَ وَالْمُؤْمِناَتُ بَعْضُهُمْ أَوْليَِاءُ بَعْضٍ{ )التوبة: 71(، هكذا بهذا العموم، 
فالأخ�وة الإيماني�ة تفتح ل�كل موحد باب عظي�م للأخوة في كل أنح�اء الأرض، وما 
أجمله من ش�عور، أن نش�عر بأن كل موحد على وجه الأرض هو أخ لنا، له من الحقوق 
م�ا ل�ه وعليه م�ن الواجبات م�ا عليه، في أي بقع�ة كان ومن أي ش�عب أو لغة كان ما 
دام ع�لى عقده وميثاقه التوحيدي مع الله س�بحانه وتعالى، فالأخ�وة الإيمانية فوق كل 
الحواجز والعلائق الأرضية، وفي هذا إلماحة إلى ضلال أولئك الذين يفرقون المسلمين 
والموحدي�ن ع�لى أس�اس ولاءات عصبية، وجنس�يات وتابعيات مقيت�ة، تفتت الأمة 

وتمزقها، وتضع الحدود التي تفصل بين أبنائها. 

ورحم الله القائل: 
وبلد مكان  كل  في  البسلم  أخي  جسديا  في  كإوح  منك  وأنا  مني  أنت 

ه�ذه الأخ�وة هي روح الإيمان الحي ولباب المش�اعر الرقيقة التي يكنها المس�لم 
لإخوان�ه، حتى إنه ليحيا به�م ويحيا لهم، فكأنم أغصان انبثق�ت من دوحة واحدة أو 

روح واحدة حلت في أجسام متعددة.

وحين�ما كان المس�لمون ينعم�ون به�ذه ال�روح العالي�ة كان�وا كالجس�م الواحد 
يتش�اركون في واجبات الحي�اة وينهضون بتكاليفها من أي�سر تكليف، ويحملون روح 
التضحية في س�بيل المجموع وقد تجلى ذلك واضحا بعد المآخاة التي أسسها رسول الله 

 بعد هجرته إلى المدينة.

ةٍ أُخْرِجَتْ للِنَّاسِ{ حتى أن القرآن امتدح هذه الأمة قائلا: }كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّ

تج�لى ه�ذا الواق�ع المشرق المضء المن�ير يوم أن آخى النبى ابت�داءً بين الموحدين 
في مكة، على الرغم من اخت�لاف ألوانم وأش�كالهم، وألسنتهم وأوطان�م، آخى بين 
حم�زة القرشي وس�لمان الف�ارسي وبلال الحبشي وصهيب الروم�ي وأبى ذر الغفاري، 



289حقيصلأخي   

وراح هؤلاء القوم يهتفون بهذه الأنشودة العذبة الحلوة. 
سِ���وَصهُ ق�� ي أبَي لاي صزس���الي يبنمِأي��ىي أوي يقنعٍي صف��ت��د�����إوصي إذصي

راحوا يرددون جميعاً بلسان رجل واحد قول الله عز وجل: 

قُ�وا اللهََّ لَعَلَّكُ�مْ تُرْحَمُونَ{   }إنَِّ�مَا الْمُؤْمِنُ��ونَ إخِْ�وَةٌ فَأَصْلِحُوا بَ�يْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّ
)الحجرات: 10(. هذه هي المرحلة الأولى من مراحل الإخاء. 

وأخرج الترمذي عن ابن عمر قال: آخى رس�ول الله عليه الصلاة والس�لام 
ب�ين أصحابه، فجاء ع�لي تدمع عيناه، فقال: يا رس�ول الله: آخيت بين أصحابك، 
ولم تواخ بيني وبين أحد، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أنت أخي في الدنيا 

والآخرة. 

وكان  يقول : 
قه أخ��سي لاي ر��تي إني أخ�����سكي ساحأخ�����سكي يغ�نإي صقه�نجسي إق��ىي ك�سسعي

وروى الحاكم في المس�تدرك بس�نده ع�ن ابن عباس ق�ال: كان علي يقول في 
اتَ أَوْ قُتلَِ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابكُِمْ{،  حياة رس�ول الله ، إن الله يقول: }أَفَإنِ مَّ
والله لا ننقل�ب على أعقابنا، بع�د إذ هدانا الله، والله لئن مات أو قتل، لأقاتلن على 
ما قاتل عليه حتى أموت، والله إني لأخوه ووليه، وابن عمه، ووارث علمه، فمن 

أحق به مني(.

ثم آخى النبي - ثانيا - بين أهل المدينة من الأوس والخزرج، بعد حروب دامية 
طويلة، وصاع مر مرير، دمر فيه الأخر واليابس. 

ثم آخى رس�ول الله بين أهل مكة م�ن المهاجرين وبين أهل المدينة من الأنصار، 
في مهرج��ان حُبٍّ لم ولن تعرف البشرية ل�ه مثيلًا، تصافحت فيه القلوب، وامتزجت 

فيه الأرواح.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 290

وأم�ا عن حقوق هذه الأخوة فهي كث�يرة جدا ونحن نقتصر على أهمها والجدير 
بالذك�ر أن هذه الأخوة قد طبقها المس�لون في واقعهم الحي�اتي تطبيقا عمليا وقد مرت 

علينا أمثلة كثيرة، واستمر هذا التطبيق على مر التاريخ كما سيمر علينا، ومنها: 

- أن تح�ب لنفس�ك ما تح�ب وتكره له ما تك�ره لها، عن أبي عب�د الله  )في 
حديث( قال: قال رسول الله : ست خصال من كن فيه كان بين يدي الله عز وجل 
وع�ن يم�ين الله فقال له ابن أبي يعفور: وما هن جعلت فداك؟ قال: يحب المرء المس�لم 
لأخي�ه ما يحب لأع�ز أهله، ويكره المرء المس�لم لأخيه ما يكره لأع�ز أهله، ويناصحه 
الولاية )إلى أن قال(: إذا كان منه ب���تلك ال����منزلة بثّه هّمه ف��فرح لفرحه إن ه���و 
ف�رح، وح���زن لحزنه إن هو ح�زن، وإن كان عنده ما يفرج عن��ه فرج عنه، وإلا دعا 

له.

- أن تجتنب سخطه وتتبع مرضاته وتطيع أمره

- أن تعينه بنفسك ومالك ولسانك ويدك ورجلك

ق�ام رج�ل إلى أم�ير المؤمن�ين  بالبصرة فقال: ي�ا أمير المؤمن�ين اخبرنا عن 
الأخ�وان فق�ال: »الأخوان صنفان: إخوان الثقة وإخوان الم�كاشرة. فأما أخوان الثقة 
فه�م كالك�ف والجناح والأهل والم�ال، وإذا كنت من أخيك على ثق�ة فابذل له مالك 
وي�دك، وص�اف من صافاه، وع�اد من عاداه واكت�م سره وأعنه، واظهر منه الحس�ن، 

واعلم أيها السائل أنم اقل من الكبريت الأحمر.

وأما إخوان المكاشرز: فانك تصيب منهم لذتك ولا تطلبن ما وراء ذلك وابذل 
ما بذلوا لك من طلاقة الوجه وحلاوة اللسان«. 

وأخ�وة الدين تفرض التناص بين المس�لمين، لا تناص العصبي�ات العمياء بل 
تن�اص المؤمن�ين المصلح�ين لإحق�اق الحق وإبط�ال الباط�ل، وردع المعت�دي وإجارة 



291حقيصلأخي   

المهض�وم، فلا يوز ترك مس�لم يكافح وحده في مع�ترك، بل لا بد من الوقوف بجانبه 
على أي حال: لإرش�اده إن ضل، وحجزه إن تط�اول، والدفاع عنه إن هوجم والقتال 

معه إذا استبيح... وذلك معنى التناص الذي فرضه الإسلام.

 ق�ال رس�ول الله : »أن�صر أخ�اك ظالما أو مظلوم�ا، قال: أن�صره مظلوما 
فكي�ف أنصره ظالما؟ قال: تحجزه عن ظلمه فذلك نصره«. وفي حديث آخر روي عن 
النبي : »من مشى مع مظلوم حتى يثبت له حقه ثبت الله قدميه على الصراط يوم 

تزل الأقدام«. 

- أن تك�ون عينه ودليله ومرآته، قال الإم�ام الصادق  المؤمن اخو المؤمن 
عينه ودليله لا يخونه ولا يظلمه ولا يغش�ه ولا يعده عدة فيخلفه. وعنه أيضا )المس�لم 

اخو المسلم هو عينه ومرآته ودليله لا يخونه ولا يظلمه ولا يكذبه ولا يغتابه(.

- ألا تشبع ويوع ولا تروى ويظمأ ولا تلبس ويعرى، فعن الباقر  »من 
حق المؤمن على آخيه المؤمن أن يش�بع جوعته وي�واري عورته، ويقضي دينه فإذا مات 

خلفه في أهله وولده«.

- في حال كان لك خادم وليس له خادم فواجب أن تبعث خادمك فتغسل ثيابه 
وتضع طعامه وتمهد فراشه.

- أن تبرقس�مه وتجي�ب دعوته وتع�ود مريضه وتش�هد جنازت�ه وإذا علمت له 
حاج�ة تب�ادر إلى قضائه�ا، ولا تلجئه إلى أن يس�لكها ولكن تبادره مب�ادرة فإذا فعلت 

ذلك وصلت ولايتك بولايته وولايته بولايتك.

جاء في شرح رسالة الحقوق للقبانجي كما في الوسائل عن ميمون بن مهران 
قال: كنت جالس�ا عند الحس�ن ابن علي )صلوات الله وس�لامه علي�ه( فأتاه رجل 
فق�ال: ي�ا ابن رس�ول الله إن فلانا له علي مال ويريد أن يحبس�ني. فق�ال: »والله ما 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 292

عن�دي مال فأق�ضي عنك قال فكلمه. ق�ال: فلبس  نعله. فقلت له أنس�يت 
  اعتكافك. فقال له: لم أنس ولكني سمعت أبي يحدث عن جدي رسول الله
أنه قال: »من سعى في حاجة أخيه المسلم فكأنما عبد الله عز وجل تسعة آلاف سنة 

صائما ناره قائما ليله«.

 وهذا الحديث يصور إعزاز الإسلام لعلائق الإخاء الجميل، وتقديره العال 
لروب الخدمات العامة التي يحتاجها المجتمع لإرساء أركانه وصيانة بنيانه. لقد 
آثر الإمام  أن يدع اعتكافه، والاعتكاف عبادة محضة رفيعة الدرجة عند الله 
  لأن�ا اس�تغراق في الص�لاة والصيام والذكر، ثم هو في مس�جد رس�ول الله
حي�ث يضاع�ف الأجر ألف م�رة فوق المس�اجد الأخرى. ومع ذل�ك فإن جوهر 
الإس�لام جعله يدع ذل�ك ليقدم خدمة إلى مس�لم يطلب العون. هك�ذا تعلم من 

رسول الله.

وملخص القول أن على المسلم زكاة في كل ما آتاه الله وعليه بذلها في مصلحة 
الإخوان والمجتمع ونصرة المظلومين، فزكاة الجاه والس�يادة أن تسعى بها في قضاء 
حوائ�ج الأخ�وان، وزكاة العلم نشره، وهكذا، وجاء في مس�تدرك س�فينة البحار 
ج4، ع�ن أمير المؤمن�ين أنه قال: »زكاة العل�م نشره، زكاة الجاه بذل�ه، زكاة الحلم 
الإحت�مال، زكاة الم�ال الإفض�ال، زكاة الق�درة الإنص�اف، زكاة الج�مال العفاف، 
زكاة الظفر الإحس�ان، زكاة البدن الجهاد والصيام، زكاة اليس�ار بر الجيران وصلة 
الأرحام، زكاة الصحة الس�عي في طاعة الله، زكاة الش�جاعة الجهاد في س�بيل الله، 
زكاة الس�لطان إغاث�ة المله�وف، زكاة النعم اصطن�اع المع�روف، زكاة العلم بذله 

لمستحقه وإجهاد النفس بالعمل به.

وتس�تمر ه�ذه الصور الرائعة ف�يروي لنا التاريخ قصصاً ش�هيرة وق�ع فيها من 
الإيثار والأخوة ما تذهل له العقول.



293حقيصلأخي   

فف�ي آخر عه�د ملوك الطوائف في ب�لاد الأندلس وبعد أن ضعفت ش�وكة 
المس�لمين، وأصب�ح للنص�ارى كنائ�س في قرطب�ة، إح�ترق مس�جد للمس�لمين، 
فأجتمعت ثلة من الشباب طلاب العلم فيها ورأو أن سبب الحريق هم النصارى، 
فقاموا ليلًا بإحراق أحد الكنائس، من باب العين بالعين والسن بالسن، )والبادي 
أظلم(. وقام النصارى وقد أصبحت كنيستهم خاوية على عروشها، فشكوا الأمر 
إلى ول الأمر الذي خذل المسلمين - خذله الله - فجمع جميع طلاب العلم، وكان 
يكتب أوراقاً صغيرة وجمعها وكان في بعضها قتل، وبعضها جلد، وبعضها حبس، 
وأوج�ب ع�لى كل واحد من ش�باب المس�لمين أن يأخذ ورقة، وتك�ون ورقة كل 
واحد هي عقوبته، ففتح أحدهم ورقته فوجد فيها قتل، فقال: والله ما أبال بالقتل 
ل�ولا أن ل وال�دة لا يعولها غيري، وفتح زميله ورقة فوجد فيها جلد، فأخذ ورقة 
صاحبه التي فيها القتل وأعطاه ورقة الجلد فقال عد إلى والدتك، أما أنا فوالله مال 
من والد ولا والدة، وأحب أن يمعني الله بهم في جنات النعيم. فقتل وأما الآخر 

فجلد وعاد إلى والدته.

وهذه مجموعة من الأبيات سطرها الشاعر مضمنها معاني الأخوة: 
ي�ن�ساخ��ن�س خ�سا�ور ي صق��مخ�تي صر�سنن��نسأخوزي خسا�ور ي نح�ق��قي ي�هسي
يطل نس ف ي نسبوصي صقإحبي ظلهسي ويبكننسف ي ع�زي ي�هسي ن�ن�سلي ق�ك ي

 *** 
فأق�تح�بوص صق�ن إي س�إي صقمختي صعت بوصأخوزي خسخوي ي خسققكمي يحبلي
يجب نس لاخإضىي وصقغإبي وصقتئبوصفسقشإ ي خسا�ور ي ظ�نهي ف�أخ�لموصي

 *** 
صق�نسب ع�إىي أا��وصلي صق�مختي وصقذهبأخوزي صق�بسلي ف�و ي صق�مختي أخوزي
صر��ت��نس صلاس�الي آرلي وصقل بف��حق�ق�وصي صقتشتنتي رضىي رتي فقمي

 *** 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 294

س�ك�ن ل�نا  ي�اق�ومي  ال�دين  ف�مي ح�باها ي�ذوب الح�ق�د وال�متنأخوز 
ام�ت�نا الأم��ن  ي�سوا  ح�باها  والوهنوفي  الضعف  سبانا  من  ويدتمي 

 *** 
ي��دان�ي�ه�ا لاش�يئ  ال��دين  ن�ح�ي�هاأخوز  الاس��ام  أخوز  ف�أسإعوا 
نغب�تنا ياق�وم  ي��ك�ون  م�ع�ان�ي�هاوان��ش�دوها  أحلى  ف�با  م��نا  سلب�ان 

أت�رى تع�ود الأخوة بين المس�لمين على مختل�ف أطيافهم واعراقه�م ومذاهبهم 
وأماكنهم كما رس�مها لنا رس�ولنا العظيم وقرآننا الكريم }وَاعْتَصِمُواْ بحَِبْلِ اللهِّ جَميِعًا 
فَ بَيْنَ قُلُوبكُِمْ فَأَصْبَحْتُم بنِعِْمَتهِِ  قُواْ وَاذْكُرُواْ نعِْمَةَ اللهِّ عَلَيْكُمْ إذِْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَّ وَلاَ تَفَرَّ

إخِْوَانًا{ )آل عمران - 103(.

هذا ما نتمناه جميعا.



حق المنعم على مولاه 

رحلة حقوقية 

غَأخَتهِِمْ يُْ �مَي جَ���وَصاٌي خَ�سْت�َطنِعُي لايَ
كَ�إُرُوص وَإنْي اَ�����وْلٌي خُ�مَصنِ�نهِمُي وَلايَ

ذَص قِ�����نَّ��ةَي أوَّ خَ�شكإي صق��لَ��هَي خَش�كإي رَ��تْي
خ��تُيرِ��تْييَ��نْ��تِيهَ���ذَصينَ��سقَ��هُيصلارَُ���مُ فَ��سق��مِّ

ومن دعاء للإمام زين العابدين بالتقصير عن أداء الشكر: 

أللَّهُمَّ إنَّ أَحَداً لاَ يَبْلُغُ مِنْ شُ�كْرِكَ غَايَةً إلاّ حَصَلَ عَلَيْهِ مِنْ إحْسَ�انكَِ مَا يُلْزِمُهُ 
اً دُونَ اسْتحِْقَاقِكَ بفَِضْلِكَ،  شُكْرَاً، وَلا يَبْلُغُ مَبْلَغاً مِنْ طَاعَتكَِ وَإن اجْتَهَدَ إلاَّ كَانَ مُقَصرِّ
ٌ عَنْ طَاعَتكَِ، لا يَبُ لِأحَد أَنْ تَغْفِرَ  فَأَشْكَرُ عِبَادِكَ عَاجِزٌ عَنْ شُكْرِكَ وَأَعْبَدُهُمْ مُقَصرِّ
لَهُ باِسْ�تحِْقَاقِهِ، وَلا أَنْ تَرْضَى عَنهُْ باِسْ�تيِجَابهِِ، فَمَنْ غَفَرْتَ لَهُ فَبطَِولكَِ، وَمَنْ رَضِيْتَ 
عَنْ�هُ فَبفَِضْلِكَ تَشْكُرُيَسِ�يَر مَا شُ�كِرْتَهُ وَتُثيِبُ عَ�لَى قَلِيلِ مَا تُطَاعُ فيِهِ حَتَّى كَأَنَّ شُ�كْ�رَ 
ذِيْ أَوْجَبْتَ عَلَيْهِ ثَوَابَهُمْ وَأَعْظَمْتَ عَنهُْ جَزَاءَهُمْ أَمْرٌ مَلَكُوا اسْتطَِاعَةَ الامْتنِاَعِ  عِبَادِكَ الَّ

مِنهُْ دُونَكَ.

لم تعرف الإنس�انية منظومة حقوق كما عرفتها في هذه الرسالة، منظومة مترابطة 
تب�ين حقوق الروح والجوارح والأرحام والمجتمع لكي تبني الإنس�ان، هذا الإنس�ان 

الذي أراد الله له أن يكون خليفته على الأرض، أن تبنيه بناءا متكاملا. 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 296

بعدم�ا ينتهي إمامنا م�ن حقوق الرحم ينتقل بنا إلى حق�وق الآخرين ويبتدأ بها 
بح�ق المنعم ع�لى مولاه، ولك�ي تكتمل الص�ورة في الحقوق بخص�وص ملك اليمين 
والتي أولاها الإمام اهتماما خاصا بحيث ذكر حقها في باب حقوق الرعية تحت عنوان 
حق الرعية بملك اليمين، ثم يأتي ليذكر حق المعتق جزاءا وش�كرا له لما انفق عليه من 

ماله ووهبه من حرية وجعله عضوا فاعلا في المجتمع.

حق المنعم على مولاه 

وَأَمّ�ا حَ�قُّ الْمُنْعِمِ عَلَيْ�كَ بالْولاءِ فَ���أَنْ يَعْلَمَ 
قِ  أَنّهُ أَنمَقَ فيِ�كَ مَالَ�هُ، وَأَخإَجَكَ مِن ذُلِّ الإِّ
يةِ وأُنسِ�ه�ا، وَأَطْلَقَكَ  وَوَحْشَ�تهِِ إلَى عِ�زِّ الُحإِّ
ةِ،  مِ�نْ أَسِْ الْملِْكَةِ، وَفَ�كَّ عَنْ�كَ حِلَقَ الْعُبُواِيَّ
، وَأَخإَجَكَ مِنْ سِ�جْنِ  وَأَوْجَدَكَ رَائحَِة الْعِزِّ
، وبَسَ�طَ لَكَ لسَِانَ  القَهْإِ، وَاَفَ�عَ عَنْكَ الْعُرَْ
هَ�ا فَبَلَّكَكَ  ازنَْ �افِ، وَأَبَاحَ�كَ الدُنْيَ�ا كُلَّ
غَكَ لعِِبَااَزِ رَبكَ،  كَ، وَفَإَّ نمْسَ�كَ، وَحَلَّ أَسَْ
وَاحْتَبَ�لَ بذَلكَِ التَّقِْ يَر فِي مَالِ�هِ، فَتَعْلَ�مَ أَنّهُ 
أَوْلَى الَخلْ�قِ بكَ بَعْ�دَ أُولي رَحِِ�كَ فِي حَيَايكَِ 
كَ وَمَعُونَتكَِ  وَمَوْيِ�كَ، وَأَحَ�قَّ الَخ�لْقِ بنَ�ْ�ِ
وَمُكَانمَتكَِ فِي ذَات اللهَِّ، فَا يُؤثإِْ عَلَيْهِ نمْسَكَ 

مَا احْتَاجَ إلَيْكَ.

لق�د تطرقن�ا في ح�ق ملك اليمين بش�ئ م�ن التفصيل عن سياس�ة الإم�ام زين 
العابدين والإسلام في تحرير العبيد.

وهنا في هذا الحق وهو حق المنعم أو المعتق سنقس�م الحديث إلى جزأين، الأول 



297حقيصقبن ميعلىيرولاهي   

س�نتطرق بش�ئ من الإي�از عن سياس�ة الإم�ام في تحرير العبي�د وأما في الج�زء الثاني 
فسنتناول شكر المنعم. 

الجزء الأول : 

سياسة تحرير العبيد

النظام الإسلامي والرق: 

إن الإس�لام بح�ق لم ي�شرع نظام ال�رق، فان ه�ذا النظام موجود من�ذ العصور 
الغابرة والعهود الس�حيقة. وإنما شرع نظام العتق والتحرير، واوجد مبررات عدة لها، 
وأوجد العديد من الوسائل المؤدية لها، حيث تطرقنا لها في حق الرعية بملك اليمين. 

وع�لى م�ر التاريخ الإنس�اني كان يوجد س�لوك اس�تعلائي لدى بع�ض الأفراد 
في المجتم�ع حي�ث ينظر هؤلاء الى فئة المس�تضعفين ومن بينهم الممالي�ك نظرة ازدراء، 

ويعاملهم من فوق الأبراج العاجية.

وما يلحظ في سيرة الإمام زين العابدين  ذلك الرفض الحازم، والاستنكار 
العني�د له�ذا الس�لوك نظرياً وعملياً. وم�ن الأدلة على ذلك ان�ه كان لا يمنعه شيء من 
مجالس�ة الطبق�ة المس�حوقة حتى دهش منه نافع ب�ن جبير فقال له: ان�ك تجالس أقواما 
دونا، فقال علي بن الحس�ين: إني أجالس من انتفع بمجالس�ته. ومن رحمته بهم وعطفه 
عليه�م انه كان يش�تري العبيد وهم من اضعف المس�تضعفين فيبرحون عنده قليلًا ثم 
يطلقهم أحراراً. وبلا ريب إن هذا الموقف هو بمثابة دعوة وحث عملي للآخرين على 
الت�أسي، إذ الإس�لام قد أك�د تاكيداً عظيمًا على التحرير، ورس�م ما لفاعل�ه من الجزاء 

الوافر والأجر الجميل ومن ذلك قوله تعالى: }وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ * فَكُّ رَقَبَةٍ {.

وعن آبي عبد الله الصادق : أن فاطمة بنت أسد قالت لرسول الله : إني أريد 
أن اعتق جاريتي هذه فقال لها: إن فعلت اعتق الله بكل عضو منها عضواً منك من النار.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 298

وفي هذا المعنى وردت عدّة أحاديث.

ولقد اعتق علي  ألف مملوك من كدِّ يده.

إن موقف الإمام زين العابدين  من المماليك هو خلاصة الموقف الإسلامي 
بما فيه من نظام دقيق، وقيم خلّاقة وأس�اليب تربوية وسياسية رفيعة. فمما لا ريب فيه 
أن الف�ترة الت�ي يلب�ث فيها الممالي�ك عند الإمام زي�ن العابدين  يلقّنه�م فيها من 
التربية والآداب والتوجيه والس�داد ما يعلهم أحرار النف�وس قبل أن يكونوا احراراً 

في واقع الحياة.

كان في مس�تطاعه أن يطل�ق سراحه�م من أوّل عقد ال�شراء، أو حصوله عليهم 
من دون أن يلبثوا عنده. فما انتفاعه من الأشهر التي يقيمون فيها لديه ثم يطلقهم، ولا 

سيما أن العملية تتكرر؟

إن مجموعة منهم لو بقوا لديه بغير تحرير فإنم يغنونهُ عما يليهم من المماليك بيد 
أن هنالك هدفاً أسمى من الخدمة والمعونة المتوخاة منهم، انه هدف التربية والإرشاد، 

هدف التعليم والتوجيه وغير ذلك.

كانت لكل واحد من العبيد صحيفة أعمال يس�جل فيها الإمام سيئاته وأخطاءه 
ف�إن حان وق�ت التحرير ق�رأ عليهم صحائف أعماله�م وهنا يعترفون ب�ما ارتكبوا من 
الأخط�اء فيعف�و عنهم ثم يطل�ب منهم أن يعفوا عن�ه ويصفحوا فيقول�ون: قد عفونا 

عنكَ وما أسأتَ.

ولا يخف�ى علي�ه أن الممالي�ك يرغبون بعد تحريرهم أن يكتس�بوا ويش�قوا دربهم 
العملي في الحياة فيعطيهم رؤوس�اً من الأموال على هيئة منح وهبات، ولا يسترد منهم 

ذلك ما سمر سمير.

ه�ذه طريقت�ه في تحري�ر العبيد ذكرناها بش�كل موجز. ولكن الذي لا ش�ك فيه 



299حقيصقبن ميعلىيرولاهي   

أن تاري�خ سياس�ة تحرير العبيد عن�د إمامنا زي�ن العابدين التي تتعل�ق بإطلاق سراح 
الأرق�اء والت�ي تع�بر ع�ن روح الإس�لام ونظرت�ه للأرق�اء، حي�ث أن�ا م�ادة تربوية 
وأخلاقية واجتماعية عالية المضامين، وهي في نفس الوقت جواب عميق عن الأس�ئلة 
والإشكالات التي تطرحها فئة من المستشرقين حول الإسلام. نريد أن نقول لهم: هذا 
ه�و الإس�لام في نظرته وأخلاقيته وجوهره متمثلًا في سياس�ة احد كب�ار قادته الميامين 

تجاه العبيد.

ع�ن الإم�ام جعفر الص�ادق : كان علي بن الحس�ين  إذا دخل ش�هر 
رمض�ان لا ي�رب عبداً له ولا أمة. وكان إذا أذن�ب العبد والأمة يكتب عنده: أذنب 

فلان، أذنبت فلانة، يوم كذا وكذا ولم يعاقبهم، فيجتمع عليهم الأدب.

حتى إذا كان آخر ليلة من شهر رمضان دعاهم وجمعهم حوله ثم اظهر الكتاب 
ث�م ق�ال: يا فلان فعلت ك�ذا وكذا ولم أؤدبك، أتذكر ذلك ؟ فيقول: بلى يا بن رس�ول 

الله، حتى يأتي على آخرهم ويقررهم جميعاً، ثم يقوم وسطهم ويقول لهم: 

ارفع�وا أصواتك�م وقولوا: يا علي بن الحس�ين إن ربك ق�د أحصى عليك كل ما 
عمل�ت، ك�ما أحصيت علينا كل م�ا عملنا، ولديه كتاب ينطق علي�ك بالحق، لا يغادر 
صغ�يرة ولا كب�يرة مما أتيت إلا أحصاها، وتجد كل ما عمل�ت لديه حاضراً كما وجدنا 
كل م�ا عملن�ا لديك حاضراً، فاعفُ واصف�ح كما ترجو من الملي�ك العفو، وكما تحب 
أن يعف�و المليك عن�ك فاعفُ عنا.. تجدْهُ عف�وّاً، وبك رحيمًا، ولك غف�وراً، ولا يظلم 
رب�ك أحداً. كما لدي�ك كتاب ينطق بالحق علينا. لا يغادر صغيرة ولا كبيرة مما آتينا إلا 
أحصاه�ا، فاذكر يا علي بن الحس�ين ذلّ مقامك ب�ين يدي ربك الحكم العدل، الذي لا 

يظلم مثقال حبة من خردل.

وي�أتي بها يوم القيامة وكفى بالله حس�يباً وش�هيداً، فاعفُ واصف�ح يَعفُ عنك 
المليك ويصفح، وهم ينادون معه وهو واقف بينهم يبكي وينوح ويقول: 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 300

ربّ ان�ك أمرتن�ا أن نعفو عمن ظَلَمنا، وقد عفونا عمن ظلمنا كما أمرت فاعف 
عن�ا، فان�ك أولى بذلك منا ومن المأمورين، وأمرتنا أن لا نردَّ س�ائلًا ع�ن أبوابنا، وقد 
أتيناك س�ؤّالاً ومساكين وقد أنخنا بفنائك وببابك نطلب نائلك ومعروفك وعطاءك، 

فامنن بذلك علينا ولا تخيِّبنا فانك أولى بذلك منا ومن المأمورين.

إله�ي كرمت فأكرمني إذ كنت من سُ�ؤّالك وجدتَ بالمع�روف فاخلطني بأهل 
نوالك يا كريم.

ث�م يقبل عليهم فيقول: قد عف�وت عنكم فهل عفوتم عنيّ ومما كان مني إليكم 
م�ن س�وء ملكة؟ فيقولون: قد عفونا عنك يا س�يّدنا، وما أس�أت. فيق�ول لهم قولوا: 
اللّهم اعف عن علي بن الحسين كما عفا عنا، فاعتقه من النار كما أعتق رقابنا من الرقّ. 
فيقول�ون ذلك. فيقول: اللّهم آمين ربَّ العالم�ين، اذهبوا فقد عفوت عنكم، وأعتقت 
رقابك�م رجاء للعفو عني وعتق رقبت�ي فيعتقهم، فإذا كان يوم الفطر أجازهم بجوائز 
تصونم وتغنيهم عما في أيدي الناس، وما من سنة إلاّ وكان يعتق فيها في آخر ليلة من 

شهر رمضان ما بين العشرين رأساً إلى أقل أو أكثر.

وما اس�تخدم خادماً فوق حوله، كان إذا ملك عبداً في أول الس�نة أو في وس�ط 
السنة إذا كان ليلة الفطر اعتق، واستبدل سواهم في الحول الثاني ثم أعتق، كذلك كان 
يفعل حتى لحق بالله تعالى، ولقد كان يشتري السودان وما به إليهم من حاجة يأتي بهم 
عرف�ات فيس�دّ بهم تلك الفرج والخ�لال فإذا أفاض أمر بعتق رقابه�م وجوائز لهم من 

المال.

ولا ش�ك أن الحرية التي يمنحها الإس�لام لهؤلاء الأحرار ب�ل لكل الناس هي 
على أربعة أقسام: 

  أولا: حإي�ة العقي�دز، وهي الحرية الدينية إذ كان�ت خطة النبي الأكرم
هي إبلاغ مبادئه إلى المجتمع، فإن ش�اءوا آمنوا بها وإن ش�اءوا لم يؤمنوا منطلقا من 



301حقيصقبن ميعلىيرولاهي   

كُمْ فَمَن شَ�اء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَ�اء فَلْيَكْفُرْ{، حيث  بِّ قول�ه تع�الى: }وَقُلِ الْحَقُّ مِ�ن رَّ
يتفرع عن هذه الحرية ما يلي: 

-يحإخةيصقمكإ وهي كما يعرفها الشاعر الإنجليزي )ملتون( هي حرية اكتساب 
المعرف�ة، وحرية النطق بها وإعلانا ومناقش�تها، حس�ب ما يمليه علي�ه الضمير وهي 

فوق كل الحريات«

-يحإخ�ةيصقت ب�يريعتيصقإأي:يوه�ي متممة لحرية الفكر وهي حري�ة التعبير نطقا 
وكتابة ويب أن لا تكون منافية للأخلاق والآداب العامة أو منطلقا للمبادئ الهدامة 
وخلق المش�اكل ب�ين المجتمع بل حرية النقد الهادف والحج�ة الدامغة لأي جهة كانت 

حاكمة أو محكومة.

ثسننس:يصلحإخةيصقسنسس�نة، ولقد عرفت بأن�ا : أن يكون المرء عضوا فعالا في الهيئة 
ذات الس�يادة، وفي الهيئ�ة الداخلية بحيث تك�ون الفرصة متاحة ل�ه لأن تكون إرادته 
مس�موعة، وأن يكون له أثر على س�ن القوانين ورسم سياسة الدولة، وذلك باستعمال 

حقوقه في حرية الكلام وحرية اقتراح القوانين، وينبثق منها: 

-يحإخ�ةيصزجت�ماع، ولقد ندب إليه الإس�لام ما دام في مصلح�ة المجتمع، وكما 
كفله إعلان حقوق الإنس�ان الدول في الفقرة »1« من المادة الحادية والعشرين ما نصه 

»إن لكل انسان الحق في حرية الإجتماع وتكوين الجمعيات السلمية«

-ييأقنفيصلجب نست: يش�جع الإس�لام على تأليف الجمعي�ات التعاونية والخيرة 
التي فيها مصلحة للناس وللمجتمع.

ثسقث�س:يصلحإخ�ةيصلممنن�ة، وه�ي إعطاء الف�رد حرية اختي�ار مجال العمل والس�كن 
والزواج، وهي: 

-يصلحإخةيصقش�د نة،يوهي اخت�ار نوع العمل الذي يت�لاءم وقدراته ومؤهلاته 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 302

ع�لى أن لا يك�ون محرما، كما أن ل�ه اختيار الزوجة التي يرغ�ب الإرتباط بها على أن لا 
تكون من المحارم.

- حإي�ة الس�كن، كما أن له الحري�ة في اختيار المكان والبلد ونوع الس�كن الذي 
يرغب فيه على أن لا يكون مغصوبا. 

رابع�ا: الحإي�ة ازقت ااية، وهي إباحة حرية تصرف الفرد في ملكه كيفما ش�اء، 
ومنه تتفرع الملكية الفردية ونعني بها حرية الش�خص في استغلال ملكه والتصرف فيه 

أنى له شاء وذلك في حدود حرية التملك التي أباحها له الإسلام.

بعد هذه المقدمة عن سياس�ة تحرير العبيد في الإسلام، وما أتاح لهم من حريات 
مس�اواة له�م بس�ائر الن�اس، وكما عرفن�ا بأنم لم يترك�وا هملا ب�ل قد اعتن�ي بتربيتهم 
وإرش�ادهم وتعليمهم وتوجيههم بل وإعطائهم الأموال والأراضي لكي يكتفوا ذاتيا 
ولا يكون�وا عالة على المجتم�ع، وحيث أن هذه العطاء يمثل جمي�ع أنواع النعم )نعمة 
النفقة والمعيش�ة، ونعمة العلم والأدب، ونعمة الأبوة، ونعمة الولاء، كان حري بهذا 
الممل�وك ش�كر مالكه والمنعم عليه بل ه�و يأتي في المرتبة الثانية بع�د أول الأرحام، بل 
أكثر من ذلك بأن لا يؤثر عليه نفس�ه ما احتاج إليك، وكل أقس�ام النعم يرأسها المنعم 

الحقيقي، والسبب التام في كل نعمة وهو موجدها وهو الله تبارك وتعالى.

)لا يؤثر عليه نفسه ما احتاج اليك(.

م�ن هذا المنطل�ق أحببنا أن نب�ين معنى الش�كر ومبانيه مع تبي�ان بعض الأمثلة 
العملية على ذلك.

وردت كلمة الش�كر بمختل�ف صيغها في القرآن الكري�م 88 مرة، بينما وردت 
كلمة شكور )14( وكثرة التكرار يدل على أهمية الشكر والعمل به وقد قيل أن الشكر 

نصف الإيمان، وأما النصف الآخر فهو الصبر، كما ورد في بعض الروايات.



303حقيصقبن ميعلىيرولاهي   

تعريف الشكر في اللغة: 

م�ادة )ش ك ر( ت�دل في اللغ�ة ع�لى الثن�اء ع�لى المحس�ن، والمج�ازاة، وعرفان 
الإحسان، يقال: شَكَرَهُ وشَكَرَ له يَشْكُرُ شُكْراً وشُكُوراً وشُكْراناً.

ه أو لا يك�ونُ إلاَّ عن يَ�دٍ ومن اللهَِّ:  �كْرُ بالض�م: عِرْف�انُ الإحس�ان ونَ�شْرُ فالشُّ
الُمجازاةُ والثَّناءُ الجميلُ شَكَرَهُ وله شُكْراً وشُكُوراً وشُكْراناً.

�كْرُ الثناءُ على الُمحْسِ�نِ بما أَوْلاكَهُ من المعروف يقال شَ�كَرْتُه وشَكَرْتُ له.  والشُّ
رَ له بلاءَه  يقال شكرت الله وشكرت لله وشَكَرْتُ بالله وكذلك شكرت نعمة الله وتَشَكَّ

رْتُ له مثل شَكَرْتُ له، وأَنشد احدهم:  كشَكَرَهُ وتَشَكَّ

رَضَى ر��سي ��إَي يَ��شَ��كُّ لآيِ��ن��كُ��مْي صقغَمِوإنِِّ��� ي ف ي كسني رسي وصسْتنجسبَي صلأرَْإي رتي

رِ ما مض وأَراد ما يكون فوضع الماضي موضع الآتي، ورجل شَ�كورٌ  أَي لتَِشَ�كُّ
�كْرِ وفي التنزيل العزيز: ﴿إنَِّ�هُ كَانَ عَبْدًا شَ�كُورًا﴾ ]الإسراء: 3[، وفي الحديث  كث�ير الشُّ
حين رُؤيَ  وقد جَهَدَ نَفْسَهُ بالعبادة فقيل له يا رسول الله أَتفعل هذا وقد غفر الله 
لك ما تقدّم من ذنبك وما تأَخر؟ أَنه قال : »أَفَلا أَكونُ عَبْداً شَكُوراً ؟«. وكذلك 

الأنُثى شكور بغير هاء.

كُور من الدواب ما يكفيه العَلَفُ القليلُ، وقيل  كْرانُ خلاف الكُفْرانِ والشَّ والشُّ
الش�كور من الدواب الذي يسمن على قلة العلف كأَنه يَشْكُرُ وإنِ كان ذلك الِإحسان 
قليلًا، وشُكْرُه ظهورُ نمائه وظُهُورُ العَلَفِ فيه. فأصل الشكر ظهور أثر الغذاء في أبدان 
الحيوان، ظهورا بينا يقال: ش�كرت الدابة تشكر شكرا على وزن سمنت تسمن سمنا: 
إذا ظهر عليها أثر العلف ودابة شكور: إذا ظهر عليها من السمن فوق ما تأكل وتعطى 
من العلف، وفي الس�نة : »حتى إن الدواب لتش�كر من لحومهم أي لتسمن من كثرة ما 

تأكل منها«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 304

فمن خلال ما سبق يمكن القول أن الشكر على جملة من المعاني : 

- بمعنى الثناء على المحسن بما قام به من المعروف.

- الرضا بالقليل ومنه الدواب الشكور التي يكفيها العلف القليل.

- وي�أتي بمعن�ى الظه�ور يقال دابة ش�كور: إذا ظهر عليها من الس�من فوق ما 
تأكل وتعطى من العلف.

�كُور: من صفات الله جل اس�مه: معن�اه أَنه يزكو عن�ده القليل من أَعمال  والشَّ
يَهُمْ أُجُورَهُمْ  العباد فيضاعف لهم الجزاء وشُ�كْرُه لعباده مغفرته لهم،ق�ال تعالى }ليُِوَفِّ
كُورُ في أسمائه هو مُعطي  هُ غَفُورٌ شَكُورٌ{ )فاطر: 30(، وقيل: الشَّ ن فَضْلِهِ إنَِّ وَيَزِيدَهُم مِّ

كُورُ من أَبنية المبالغة. الثوابِ الجَزِيلِ بالعملِ القليلِ فالشَّ

�كُورُ م�ن عب�اد الله فهو ال�ذي يتهد في ش�كر رب�ه بطاعت�ه وأَدائه ما  وأَم�ا الشَّ
وَظَّفَ عليه من عبادته وقد قال الله تعالى: }اعْمَلُوا آلَ داودَ شُ�كْراً وقليلٌ من عِبادِيَ 

كُور{ )سبأ: 13(. الشَّ

يق�ول الجرجاني: )النحوي المعروف مؤس�س علم البلاغة(: والش�كر اللغوي 
ه�و الوصف بالجمي�ل على جهة التعظي�م والتبجيل ع�لى النعمة من اللس�ان والجنان 

والأركان.

الشكر في الاصطلاح: 

كْرُ هو الثناء على المحسن بما أولاكه من المعروف، وعبارات  وسبق وذكرنا أن الشُّ
أهل العلم في تعريف الشكر كثيرة دارت معظمها بين الثناء والاعتراف والمشاهدة.

فقد قيل في تعريفه هو الاعتراف بنعمة المنعم على وجه الخضوع.

وقيل: الثناءُ على الُمحس�ن بذِكرِ إحس�انه، فالعبد يش�كر الله أي يثني عليه بذكر 



305حقيصقبن ميعلىيرولاهي   

إحسانه الذي هو نعمة والله يشكر العبد أي يثني عليه بقبوله إحسانه الذي هو طاعته. 

واسليي ضهم: هو عُكُوفُ القَلْبِ على محبةِ المنعمِ والجوارحِ على طاعتهِ وجَريانَ 
اللسانِ بذِكْره والثناء عليه، وهذا تعريف للشكر بروبه الثلاثة كما سيأتي.

وانل: هو مُشاهدةُ المنِةِ وحفظُ الحُرمةِ، وقال الجنيد »وهوعالم متصوف« الشكر 
أن لا ت�رى نفس�ك أهلًا للنعم�ة. وقال: »كنت ب�ين يدي سري ألعب، وأنا ابن س�بع 
س�نين، وب�ين يديه جماع�ة يتكلمون في الش�كر؛ فق�ال ل: »يا غلام! ما الش�كر«قلت: 
»الشكر ألا تعصي الله بنعمه«. فقال ل: »أخشى أن يكون حظك من الله لسانك !«قال 

الجنيد: »فلا أزال أبكي على هذه الكلمة التي قالها ل السري«.

�كْرُ: اسْ�تفِْراغُ الطاقةِ  وان�ل: هو إضاف�ةُ النع�مِ إلى مَولاها، وقال بعضهم: الشُّ
يعني في الخدمةِ.

واسقوص:يالش�كر عبارة عن معروف يقابل النعمة س�واء كان باللسان أو باليد أو 
بالقلب.

ويقول الجرجاني: والش�كر العرفي هو صف العبد جميع ما أنعم الله به عليه من 
السمع والبصر وغيرهما إلى ما خلق لأجله.

والشكر على ثلاثة أنواع هي: 

وقد جمعها الشاعر في قوله: 
ثاثة ر��ن�� ي صق��ن�� ��ب��سءي صقبحجبسأف��ساي��ك��مي وصقضبنإي وقسسن ي خ��ميي

1-يشكإيصققلب: وهو تصور النعمة.

2-يوشكإيصقلسسن:يوهو الثناء على المنعم، ومنه قوله -  : »أفضل الذكر لا 
إله إلا الله، وأفضل الدعاء الحمُد لله «، ومن الش�كر باللس�ان التحدث بنعمة الله تعالى 
عليك فعن النعمان بن بش�ير، قال قال النبي - - على المنبر: »من لم يش�كر القليل 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 306

لم يش�كر الكثير ومن لم يش�كر الناس لم يش�كر الله - عز وجل - والتحدث بنعمة الله 
شكر وتركها كفر والجماعة رحمة والفرقة عذاب«.

3- وش�كإ الجوارح: وهو مكافأة النعمة بقدر اس�تحقاقه بمعنى اس�تعمالها فيما 
خلقت له.

ومن�ه قوله تعالى: }اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُ�كْراً{ )س�بأ: 13(، يقول القرطبي - رحمه 
الله - قال الزهري: اعملوا آل داود شكرا أي قولوا الحمد لله، وشكرا نصب على جهة 
المفع�ول أي اعملوا عملًا هو الش�كر، وكأن الصلاة والصي�ام والعبادات كلها هي في 
نفسها الش�كر إذا سدت مسده، فحقيقة الشكر الاعتراف بالنعمة للمنعم، واستعمالها 
في طاعت�ه، والكفران اس�تعمالها في المعصي�ة، بمعنى أن العبادات وخاص�ة البدنية هي 

شكر الجوارح. 

مبنى الشكر: 

يبنى الشكر على خمسة قواعد يدور عليها الكلام في الشكر: 

وأول هذه القواعد هي خضوع الشاكر للمشكور.

والثانية: الحب للمشكور.

والثالثة: اعتراف الشاكر بنعمة المشكور.

الرابعة: ثناء الشاكر عليه.

والخامسة: استعمال هذه النعم فيما يرضيه، وعدم استعمالها فيما يكره.

وع�ن ع�مار الدهن�ي قال: س�معت علي ابن الحس�ين  يق�ول: إن الله يحب 
كل قل�ب حزي�ن، ويحب كل عبد ش�كور، يقول الله تبارك وتع�الى لعبد من عبيده يوم 
القيامة: أش�كرت فلانا ؟ فيقول: بل ش�كرتك يا رب فيقول: لم تشكرني إذ لم تشكره، 



307حقيصقبن ميعلىيرولاهي   

أشكركم لله أشكركم للناس.

وفي ه�ذه المقطوعة الحقوقية الرائع�ة ضرب لنا الإمام زين العابدين أروع أنواع 
الش�كر العم�لي وذل�ك بإنفاق مال�ه على ه�ؤلاء المملوكين ب�ل وإعتاقه�م وإعطائهم 
حرياته�م وفكه�م من أس�ار الرب�ق والعبودية ب�ل وأعطاه�م الأموال، انظ�ر إلى قوله 
 ودفع عنك العسرليس فقط العسر المادي بل العسر المعنوي وبس�ط لك لس�ان 
الإنص�اف«. وأجمل من ذلك »وأوج�دك رائحة العز« و»اباح�ك الدنيا كلها فملكك 

نفسك وحل آسرك«.

ثم انه  أبان له كيف يش�كر المنعم الحقيقي وهو الله س�بحانه ش�كرا عمليا 
»وفرغ�ك لعب�ادة ربك«، ومن ثم يش�كر المنعم عليه وأحق الناس ب�ه في حياته وموته 
بع�د أقارب�ه وبنصره ومعونته في ذات الله، حتى ولو أدى ذلك إلى بذل نفس�ه لو دعت 

الحاجة إليه.

هك�ذا يربين�ا الإم�ام زبن العابدي�ن، ويبين لنا م�كارم الأخلاق الت�ي بعث من 
أجلها رسول الله، ولو بالنزر اليسير.

وهذا ما يستفاد من قول مولانا أمير المؤمنين علي  »حق على من انعم عليه 
أن يحس�ن مكافأة المنعم، فإن قصر عن ذلك وس�عه فعليه أن يحسن الثناء، فإن كلً عن 
ذل�ك لس�انه فعليه بمعرف�ة النعمة ومحبة المنع�م بها، فإن قصر عن ذل�ك فليس للنعمة 

بأهل«.

وما أروع ما قاله الشاعر إيليا أبو ماضي، في قصيدته حول المحبة والشكر: 
أرا�بس اه��إكي ص��سري إني يلسبسًي ع�لقبسكتي غ�نإكي ص��سري إني وح��اوزي
كن�و هس ك�لي حب�تكي صقحنسزي رسإني يب ضي صقحنسزي ع��لىي يبدلتي لاي
يسق�ثنس ح�تىي يجزي قمي وإني ه�بس؟يأحستي إني خب��غ ي صقغنثي صقجزصءي أيي
ف�وّصح�ة؟ي خكسف ي ه���إزي ذصي صقبت�إن�بس؟ير��تي صقبلبلي خثنبي رتي أوي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 308

شدى م��ا  وه��ذا  ه��ذي  يمح  ل��م  مذم�بال��و  وع���اش  مذمبة  عاشت 
عنهبا البحبة  علم  خذ  ص��اح  ق�يباًيا  علبا  الحب  وج��دت  أن��ي 
غ�ما إن  بال�بحبة  شعورك  كالدمىأيقظ  كانوا  الناس  شعور  ل��ولا 
ن�يّإا كوناً  الكوخ  فيغدو  مظلباأحبب  سجناً  الكون  فيبسي  وأبغض 



حق مولاك 

رحلة حقوقية

يقول مهيار الديلمي:
ا���ميا��ب��س��تيصق��ب��ج��مير���تيخ��ن��إيأب

نب  خ��ن��إي ر���تي صق���مخ���تي وا��ب��س��تي
وض��ب��ب��تيصق��م��د��إير���تيأط���إصف���ه

س�������ؤاايصق���م���إسيواخ�����تيصق�� ��إب

لقد أعطى الأئمة صلوات الله عليهم أجمعين الدروس في معاملة العبيد »الخدم« 
وعلموا الناس كيف يس�لكوا معهم طرق التربية والتهذيب والتعليم والتأديب، فهذا 
الإمام زين العابدين بينما الجارية تس�كب الماء على يديه إذ يس�قط الإبريق منها فيش�ج 

رأس الإمام فيرفع رأسه اليها.

فقالت: والكاظمين الغيض.

قال: الإمام كظمت غيضي.

قالت: والعافين عن الناس.

قال: عفا الله عنك.

قالت: والله يحب المحسنين.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 310

قال: اذهبي فأنت حرة لوجه الله.

هذه صورة من أروع صور الحلم والعفو المحمدي والعلوي.

وج�اء في ن�ج البلاغة ق�ال أمير المؤمن�ين  في وصيته لأبنه الإمام الحس�ن 
: واجعل لكل إنس�ان من خدمك عملا تأخذه به، فإنه أحرى أن لا يتواكلوا في 

خدمتك.

رحلتن�ا الحقوقي�ة تس�ير وتجذ الس�ير ذل�لا فتحط على ش�واطئ حق�وق العبيد 
»الخدم« وهذا الحق المهم من رسالة الحقوق: 

حق مولاك 

ارِيَ�ةِ عَلَيْ�هِ نعِْبَتُكَ فَأَنْ  �ا حَقُّ مَ�وْلاكَ الْجَ وَأَمَّ
يَعْلَ�مَ أَنَّ اللهَ جَعَلَ�كَ حَ��امِيَ�ةً عَلَيْ�هِ، وَوَاقِيَةً 
ا وَمَعْقِاً، وَجَعَلَهُ لَكَ وَسِ�يلَةً وَسَ�بَباً  ون�اصِرً
�إِيِّ أَنْ يَحْجُبَكَ عَ�نِ النَّارِ  بَيْنَ�كَ وَبَيْنَ�هُ فَبالْحَ
فَيَكُونَ فِي ذَلكَِ ثَ�وَابٌ مِنْهُ فِي الآجِلِ، ويَحْكُمُ 
لَ�كَ ببِيَراثِ�هِ فِي الْعَاجِلِ إذَا ل يَكُ�نْ لَهُ رَحِمٌ، 
مُكَافَأَزً لمَِا أَنمَقْتَهُ مِنْ مَالكَِ عَلَيْهِ وَقُبْتَ بهِ مِنْ 
هِ خِيفَ  هِ بَعْدَ إنمَاقِ مَالكَِ، فَإنْ لَْ يَقُمْ بحَقِّ حَقِّ
زَ إلا  عَلَيْ�كَ أَنْ لا يَطيِ�بَ لَكَ مِيَراثُ�هُ. وَلا قُوَّ

باللهِ. 

معن�ى مولاك: عب�دك – خادمك، ومعنى حامية: حماي�ة، ومعنى معقِلا: ملجأ، 
ومعنى، فبالحري: بالأولى والأجدر.

لقد س�طرت يدا الإمام الذهبية وعقله الرباني مفردات فذة تتسامى فوق عقول 
البشر.



311حقيرولاكي   

وه�ذه وم�ا قبلها م�ن النفحات المختصة بهذه النس�مة تعيد ال�روح لهذا الكائن 
الحي الذي يسمى عبدا أو أمة.

لقد كانت الأمم السابقة وحتى ما قبل بعثة النبي تذل العبيد والخدم بل لا ترى 
له�م أية كرامة، وما قرأناه من س�يرة قريش إبان الأي�ام الأولى من بعثة النبي  من 
اضطهاد الموال وحتى منعهم من التفكير وحرية الرأي والعقيدة والإختيار لخير دليل.

تيِ  هُمْ وَالأغَْلَالَ الَّ ولكن ما جاء به النبي ليترجم قوله تعالى }وَيَضَعُ عَنهُْمْ إصَِْ
كَانَتْ عَلَيْهِمْ{ جائت ليست لتقضي على كل هذه الإنحرافات فحسب بل لتضع لهذا 

العبد حقا على مولاه.

فف�ي وصي�ة النب�ي  اتق�وا الله فيما ملك�ت أيمانكم أطعموهم مم�ا تأكلون 
وأكسوهم مما تلبسون ولا تكلفوهم من الأمر ما لا يطيقون.

فه�ذه الوصي�ة وما ذك�ره الإمام  من ح�ق تضع لنا النظ�ام الذي يب أن 
نتعامل به مع الخدم وسوف نتطرق إلى شيء منه.

ولقد طبق أصحاب النبي  هذه الوصايا تطبيقا عمليا، فهذا هو مولانا أمير 
المؤمنين  يعطي غلامه دراهم ليش�تري بها ثوبين متف�اوتي القيمة، فلما أحرهما 
أعطاه أرقاهما نس�يجا وأغلاهما قيمة، وحفظ لنفس�ه الآخر وقال له: »أنت أحق مني 

بأجودهما، لأنك شاب تميل نفسك للتجمل، أما أنا فيكفيني هذا«.

لق�د كان الأولى يهتمون بالخدم والمماليك إلى درجة الوجد ولنا في قصة ابن منير 
وغلامه »تتر« وما حدث من موقف مع الشريف المرتضي ما يدل على ذلك، لقد أرسل 
ابن منير »أحد شعراء أهل البيت« إلى الشريف المرتض الموسوي بهدية مع غلام أسود 
ل�ه، فكت�ب إليه الشريف: أما بعد، فل�و علمت عددا أقل من الواح�د أو لونا شرا من 
الس�واد بعثت به إلينا والس�لام. فحلف ابن منير أن لا يرسل إلى الشريف هدية إلا مع 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 312

أعز الناس عليه فجهز هدايا نفيس�ة مع مملوك له يس�مى )ت�تر( وكان يهواه جدا ويحبه 
كث�يرا ولا يرضى فراقه، حتى أنه متى اش�تد غمه أو عرضت عليه محنة نظر إليه فيزول 
م�ا به، فل�ما وصل الممل�وك إلى الشريف توهم أنه م�ن جملة هداياه تعويض�ا عن العبد 
الأس�ود، فأمس�كه وعزت الحالة على ابن منير، فلم ير حيلة في خلاص مملوكه من يد 
الشريف إلا إظهار النزوع من التش�يع إن لم يرجعه إليه،وإنكار ما هو المتس�الم عليه من 

قصة الغدير وغيرها، فكتب إليه بهذه القصيدة : 
ع��������ذب��ت ط�����إف��ي ب��ال�����س�����ه�����إ

وأذب�����������ت ق��ل�����ب��ي ب��ال�����م�����ك�����إ
وم��زج��������ت ص��م�����و م�����واي�����ي

م���ن ب��ع�����د ب�����ع�����دك ب��ال�����ك�����در
وم���ن���ح���ت ج��ث�����ب��ان��ي ال��ض�����ن��ى

بال�س�هإ ج�م����ني  وك�ح�ل������ت 
له م��������ا  وج��������م��������وت ص�����ب�����ا 

ع����ن ح���س���ن وج����ه����ك م�� ��ط��ب��إ
ك��م وي��������ح�����ك  ق��������ل�����ب  ي���ا 

يغإ وك����م  ب��ال�����غ��إور  ي�����د�����ااع 
وال�����ى م�����ا ي�����ك�����ل�����ف ب��الاغ�����ن

م���ن ال�����ظ�����ب�����اء وب�����الاغ�����������إ
ل�����ئ��ن ال�����ش�����إي��ف ال��ب��وس�����وي

اب�������ن ال�������ش���إي���ف أب�����ي م��ض��إ
أب�������دى ال�����ج�����ح�����وا ول����م ي�����إا

ي��ت��إ م���ب��ل��وك���ي  إل����������ي 
ال��ط��ه��إ  ام��������ي�����ة  آل  وال��������ي�����ت 

ال��غ����������������إر ال���ب��ي�ام��ي�ن 



313حقيرولاكي   

والقصيدة رائعة جدا نقلنا جانبا منها، ومنها ايضا : 
صق�ش إوح��ل��ق��تيف��� يع��ش��إيصق��ب��ح��إل ر�����تي صس�����ت��ط��سلي ر���سي
ن�ه��سره ص��������ولي صخ��إون�وخ��تي أخ��������سلي وص��������ن��������سلي
ث�وب أج�����لي ف�����ن��هي خ���مخ�������إوق��ب�����س��تي قل��ب��وصس�������مي
ر���تيصق��� ���ش���سءيإق����ىيصق��س��ح��إوس���ه���إتيف��� يط��ب��خيصق��ح��ب��وب

فل�ما وص�ل إلى الشريف تبس�م ضاحكا وقال: ق�د أبطأنا عليه فه�و معذور، ثم 
جهز المملوك مع هدايا نفيسة و رده إليه.

هذه القصة من التراث وغيرها تبين شدة العناية بالخدم والإهتمام بهم.

وم�ا بين�ه الإم�ام هنا م�ن حق يعتبر ضرب�ا م�ن ضروب الرحم ورب�ما يلحق به 
وحيث أنا علاقة متبادلة بين العبد ومولاه حيث أن المولى ينفق ويعطي ويقوم بجميع 
الواجب�ات التي علي�ه تجاه هذا الخادم، لذلك فإن عمله هذا يك�ون واقيا له وحاميا له 
وحاجب�ا له من النار، كما انه يعد من عمل العق�لاء، وكمكافأة لذلك فإنه يحق للمولى 
أن يرث هذا العبد أو الخادم شريطة أن لا يكون له رحم، وهذا هو السبب الذي جعل 
ه�ذا الحق يلح�ق بحقوق الرح�م. وفي المقابل إن أهمل هذا الم�ولى وقصر في ما وجب 
عليه من حقوق تجاه هذا الخادم فإنه يخاف على المولى ولا يطيب له أن يرثه وإن لم يكن 

له رحم.

والي�وم ن�رى جانب�اً من عدل الإس�لام مع الخ�دم وإنصافهم وجع�ل حقوقهم 
واجبات شرعية يب أن تؤدي إليهم. ومن هذه الحقوق التي اشرنا أننا سوف نتطرق 

إلى بعضها: 

1- الحق في الإكرام والتكريم : 

 جاء عن المعرور بن سويد قال: رأيت أبا ذر الغفاري رضي الله عنه وعليه حلة، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 314

 ، وع�لى غلام�ه حلة، فس�ألته عن ذلك، فقال: س�اببت رجلًا فش�كاني إلى النبي
فق�ال النب�ي  : أعيّرت�ه بأمه إنك امرؤ في�ك جاهلية، ثم ق�ال: خولكم اخوانكم 
جعله�م الله تح�ت أيديكم، فم�ن كان أخوه تحت ي�ده فليطعمه مما يأكل، وليلبس�ه مما 

يلبس، ولا تكلفوهم ما يغلبهم، فإن كلفتموهم ما يغلبهم فأعينوهم.

 فف�ي ه�ذا اله�دي العلم�ي الاجتماعي الإنس�اني جع�ل المصطف�ى  تعيير 
الخ�ادم م�ن الجاهلي�ة، وحفظ كرامت�ه من الإس�لام، وقد ج�اء الإس�لام ليقضي على 
العصبية الجاهلية. كما أوصى  بهذه الوصية التي رفعت من شأن الخدم إلى درجة 
المخدومين والسادة، فبين  أن الخدم إخوان لمخدوميهم ولباقي المجتمع في الدين 
والإنسانية، وكان الظاهر أن يقول خولكم )أي خدمكم( إخوانكم ولكن قدم الأخوة 

على الخدمة، فالخدمة إعانة فكيف نجعلها سبب تحقير واهانة ؟!

إن الأخ�وة وحدها داعية التجبي�ل والاحترام، فكيف إذا انضمت إليها الخدمة 
والمعونة والمساعدة ؟

والخادم يقوم لنا بأمور نعجز عن معالجتها، والقيام بها فهو يكمل نقصنا ويوفر 
علينا وقتنا ويحقق أغراضنا، ولينظر كل منا حاله في حال غياب خادمه وخادمته وكيف 

تتعطل الحياة، وتتعسر الحاجات فالذي يحقق مصالحنا خليق بإكرامنا ورعايتنا. 

كما يس�تفاد منه ان�ه إذا كلف بالعمل والخدمة وج�ب إن يكون ذلك في طاقتهم 
وإلا وجب إعانتهم.

2- الحق في العناية والرعاية: 

فقد جعل رسول الله  في الحديث السابق للخادم الحق في العناية والرعاية، 
العناية الصحية والرعاية الإجتماعية والقناعة والنفسية فنطعمهم من جنس ما نطعم، 
ف�لا نع�د لهم طعاماً دون طعامنا، ولا عيش�اً دون عيش�نا، فإن كان طعامن�ا لحمًا وأرزاً 



315حقيرولاكي   

وخض�اراً وفاكهة وحلوى وشراباً لذي�ذاً فلنبق له من كل، ولا نحرمه من بعضه، قال 
: )إذا أت�ى أحدكم خادمه بطعامه فإن لم يلس�ه معه فليتناوله لقمة أو لقمتين أو 

أكلة أو أكلتين فإنه ول علاجه )أي طبخه وأعده(. 

ب�ل ورد في بع�ض الروايات اس�تحباب الجلوس والأكل معه�م كما كان يصنع 
. وق�د نان�ا  أن نكلفه�م من الأعمال ما يش�ق عليهم، ويس�تفرغ جهدهم 
وطاقته�م ويس�ئمهم ف�إن كلفناهم بالمش�قة وجب علين�ا أن نعينهم بأنفس�نا أو بخدم 
آخرين. كما يب علينا مواس�اتهم في الشدة وعياداتهم عند المرض، ودعاء الطبيب لهم 

إذا ساءت حالتهم.

٣- الحق في الاحترام والتبجيل: 

للخ�ادم الح�ق في الاحترام والتبجي�ل وعدم الإهمال والازدراء فعن أبي س�عيد 
الخدري أن ش�ابا أس�ود كان يقم المسجد )ينظفه( ففقده رسول الله ، فسأل عنه، 
فقال�وا: مات، ق�ال: أفلا كنتم آذنتموني ب�ه، فكأنم صغروا أمره، فق�ال: )دلوني على 
ق�بره(، فدل�وه علي�ه ثم ق�ال: )إن هذه القب�ور مملوءة ظلم�ة على أهله�ا وإن الله تعالى 

ينورها لهم بصلاتي عليهم(. 

 وبه�ذا ن�رى عناية الإس�لام للخدم واحترامهم ورفع ش�أنم وق�ال الله تعالى: 
بُ  �ذِي يُكَذِّ }وَاخْفِ�ضْ جَناَحَ�كَ للِْمُؤْمِنِ�يَن{ )الحج�ر: 88( وق�ال تع�الى: }أَرَأَيْتَ الَّ
ذِي يَدُعُّ الْيَتيِ�مَ *وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمسِْ�كِيِن{ )الماعون : 2-1- 3(  ينِ*فَذَلِ�كَ الَّ باِلدِّ

والرسول  يقول: )هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم(.

٤- الحق في التربية والتعليم: 

لقد جعل الإسلام الحق في التعليم واجب على كل مسلم ومسلمة، وقد خصص 
رسول الله  للخدم والفقراء والعبيد وقتاً يتمع فيهم ويعلمهم، وقد أستاء سادة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 316

قري�ش م�ن ذلك، وطلبوا منه أن يبع�د هؤلاء عنه حتى ينضموا إلي�ه، فقال الله تعالى: 
ُمْ باِلْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَ�ابِهِمْ  ذِينَ يَدْعُونَ رَبهَّ }وَلَا تَطْرُدِ الَّ
ءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالميَِِن{ )الأنعام: 52(.  ءٍ وَمَا مِنْ حِسَابكَِ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْ مِنْ شَيْ

 وقد أمر صلى الله عليه وس�لم زيد أن يتعلم السريانية كما جعل الإس�لام تعلم 
العل�م فريضة على كل مس�لم ومس�لمة والخدم من المس�لمين ومن العجي�ب أن رواة 
الق�رآن وق�راءه جلهم من الم�وال والعبيد وهذا يدل�ل على المكانة العالي�ة التي أولاها 
المخدوم�ون لخدمه�م وحرصه�م على تعليمه�م ما يعلم�ون، كما أن حض�ور الصلاة 
يس�اويهم م�ع مخدوميهم أمام الله، كما يب أن يكون المخ�دوم خير مثال يحتذيه الخادم 

في القول والعمل.

٥ – بعض الوصايا التي تختص بالمعاملة الطيبة: 

- شكرهم عند الإحسان وتعنيفهم عند التقصير.

- إعطائهم أجرهم كاملا وفي زمنه المحدود، وإعطائهم مكافأة من حين لآخر.

- السماح للخادم بساعة في النهار يتروح فيها ويقوم فيها بشؤونه، وقد كان آخر 
ما أوصى به رسول الله  أن قال في شأن الخدم: 

»اتقوا الله فيما ملكت أيمانكم: أطعموهم مما تأكلون واكسوهم مما تلبسون، ولا 
تكلفوهم من العمل ما لا يطيقون، فما أحببتم فأمسكوا وما كرهتم فبيعوا، ولا تعذبوا 
خلق الله فإن الله ملككم إياهم ولو شاء لملكهم إياكم«. وقال  للمملوك طعامه 
وشرابه وكسوته بالمعروف، ولا يكلف من العمل ما لا يطيق«. وقال: لا يدخل الجنة 

خب ولا متكبر ولا خائن ولا سيئ الملكة«.

ورد أن�ه جاء رجل فقال يا رس�ول اللهّ  كم نعفو ع�ن الخادم فصمت عنه ثم قال 
أعف عنه كل يوم سبعين مرة.



317حقيرولاكي   

إن مثل هذه الروايات في بيان الس�ير والس�لوك مع التربية الإسلامية في المسايرة 
م�ع الخدم والعبيد للتدليل على الس�ماح والرحم�ة والصبر وحس�ن المعاملة وأن يكون 
التقابل بين الطرفين من المولى والعبد ومن الخادم والمخدوم وأن لا يكون الإنس�ان في 

صدد إظهار العظمة والكبرياء والجبروت.

وتلخيصا لما ذكرنا من مسألة الحقوق بين المولى والعبد فإنه يمثل عدة أدوار: 

1 - دور الواج�ب الشرع�ي فإنه على المولى أن يوفي تم�ام حق العبد أو الخادم في 
مقام الاستئجار فلا يفرط كل منهما في مسألة الحق كما جرى عليه وظيفة شروط العبد 

والسيد والمؤجر والمستأجر.

2 - دور الواجب الأخلاقي وهو أن يقوم العبد بالإخلاص والأمانة والمعاضدة 
التامة لس�يده كما أن دور الس�يد أن يقوم بالإنفاق واللط�ف والمحبة مع عبده وخادمه 

وقد ورد إذا كفى الخادم أحدكم طعامه فليجلسه ليأكل معه.

3 - الدور الاجتماعي بأن يعل العبد مرتبطا بالهيئة الإجتماعية ولا ينفصل عن 
المجتمع حتى يكون لا مغلقا معقدا إجتماعياً وإنما يزجه بالروابط الإجتماعية أيضا غير 

منفصل عنها.

4 - الس�ماح للخادم بس�اعة في النهار يتروح فيها ويقوم فيها بشؤونه، وقد كان 
آخر ما أوصى به رسول الله  أن قال في شأن الخدم : 

»اتق�وا الله فيما ملكت أيمانكم : أطعموهم مما تأكلون، واكس�وهم مما تلبس�ون، 
ولا تكلفوه�م من العمل ما لا يطيقون، فما أحببتم فأمس�كوا وم�ا كرهتم فبيعوا، ولا 

تعذبوا خلق الله فإن الله ملككم إياهم ولو شاء لملكهم إياكم«.

وبقدر ما حاول الخلفاء من بني أمية من بعد الخلفاء الراش�دون اذكاء العصبية 
في النف�وس المريضة الت�ي كانت العرب لا زالت حافلة بها وحق�دا لمحمد وآل محمد، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 318

بقدر ذلك نرى رسول الله  يقول: »سلمان منا أهل البيت«.

ه�ذا الدس�تور العظيم هل هو معمول ب�ه الآن. فها نحن ن�رى اليوم وحتى في 
من تعد نفس�ها من أعظم الأمم، الولايات المتح�دة الأمريكية ففيها من العنصرية بين 
الس�ود والبيض والغني والفقير ما تندى له جبين الإنس�انية، نعم نحن نقدر لها رقيها 

العلمي واختراعاتها وتطورها شريطة ان تكون في خدمة العائلة الإنسانية. 



حق ذي المعروف 

رحلة حقوقية

 قال امير المؤمنين: 
صق���م���ض���لير����تيك�������إَلِيصق��ط��ب��ن�� ��ةْ

ير�����م��س�����مَزيصق�� ��ن��ن�� ��ةُ وصق����بَ����تُّ
ج��سن��بس أَر�����ن�����عي وصق��د��������ن�����إُي

���ةِيصق��ج��ب��ليصق��ب��ن��ن�� ��ة ور����تيا�������بَّ
يأس�������إعُيجَ��������إْخَ��������ة وصق�����ش�����إُّ

ر���تيجَ����إْخ����ةِيصق���ب���سءيصق��س��إخ�� ��ةْ
���ِ��مخ��ق ي�����إكُيصق�����ت�� ��سهُ�����مِيق��ل�� َّ

خ��ك�����ونياصع�����ن�����ةَيصق�����ق�����ط��ن�� ��ةُ
المع�روف والفضل والكرم من طبيعة الإنس�ان، وهو كل ما يس�ديه المرء لأخيه 
أو صديق�ه م�ن خدمة ب�مال أو عمل أو نصيح�ة، واداء حق ذي المع�روف من اوجب 
الواجبات بل من مكارم الأخلاق وقد ورد في الأثر »من لا يش�كر المخلوق لا يش�كر 
مَا يَشْكُرُ لنِفَْسِهِ{ وجاء في مجمع الحمام في حكم  الخالق«، وقال تعالى: }وَمَن يَشْ�كُرْ فَإنَِّ

الإمام أمير المؤمنين »الشكر زينة الغنى«. وقد يأتي الشكر احيانا على قدر المعروف.

ونحن لو شرقنا أو غربنا وبحثنا في آثار الحضارات الماضية كالإغريق والرومان 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 320

والهند وفارس وما جاء عنها من فلسفة ووضع الأسس والدساتير عن المدينة الفاضلة 
والأخ�لاق الفاضل�ة وتطبيقها على ارض الواق�ع »على اننا نكبر ما ج�اء فيها« فإنا لن 

نراها واقعا عمليا إلا في تراث المسلمين وتحديدا في تراث أهل البيت. 

ها نحن نصل إلى الحق الثالث من حقوق الآخرين وهو حق ذي المعروف

حق ذي المعروف 

»وَأمّ�ا حَقُّ ذِي الَمعْ�إُوفِ عَلَيكَ فَأَنْ يَشْ�كُإَهُ 
سَ�نَةَ،  ويَذْكُ�إَ مَعْإُوفَ�هُ ويَنْ�رَُ لَ�هُ الْمَقَالَ�ةَ الْحَ
عَاءَ فيِمَا بَينَكَ وبَنَْ اللهَِّ سُبْحَانَهُ،  وَتُخلصَِ لَهُ الدُّ
ا  فَإنّ�كَ إذَا فَعَلْتَ ذَلكَِ كُنْتَ قَدْ. شَ�كَإْيَهُ سًِّ
وَعَانيَِ��ةً ثُمَّ إنْ أَمْكَنَ مُكَافَأَيَهُ بالْمِعْلِ كَافَأيَهُ 

نًا نَمْسَكَ عَلَيْهَا« وإلاّ كُنْتَ مُإْصِدًا لَهُ مُوطِّ

وردة كلم�ة مع�روف في الق�رآن الكريم »37« م�رة أما كلمة الش�كر في القرآن 
الكريم وردة بمختلف صيغها »88« مرة، وكلمة ش�كور »14« مره، وما هذا التكرار 
الا لأهمي�ة هات�ين الصفتين والتح�لي بهما، على اننا ل�و راجعنا الكثير من آيات الش�كر 
لوجدنا ان منافع الش�كر تعود علينا وهذا كله من كرم نعم الله اذ يعطي فإذا ش�كر زاد 

واعطى.

وجاء في المنجد للأعلام واللغة في معنى كلمة شكر: 

ش�كر - ش�كرا وش�كورا وش�كرانا الرجل وله »وباللام افصح« أثن�ى عليه لما 
اولاه من المعروف. ويقال ش�كر الله س�عيك، أي اثابك، »وش�كرت لف�لان نعمته«، 

و»شكر الله ولله وبالله« و»نعمة الله وبنعمة الله« فهو شاكر وجمعه شاكرون وشُكًر.

والمعروف كما قال الراغب في المفردات: »اسم لكل فعل يُعرَف بالعقل أو الشرع 
حس�نه«، وقال ابن منظور: »هو اسم جامع لكل ما عُرف من طاعة اللهّ والتقرّب إليه، 



321حقيذييصقب إوفي   

نات والُمقَبَّحات،  والإحس�ان إلى الناس؛ وكل ما ندَب إليه الشرعُ ونى عنه من الُمحَسَّ
وه�و من الصفات الغالبة، أَي أَمْر مَعْروف بين الناس إذا رأَوْه لا يُنكرونه، والمعروف 

حْبةِ مع الأهَل وغيرهم من الناس والُمنكَر ضدّ ذلك جميعه. النَّصَفةُ وحُسْن الصُّ

أي دس�تور واي�ة أخ�لاق يضعها لن�ا هذا الإم�ام العظيم في رس�الة حقوقه، انه 
الشكر العملي الذي لا يتوقف على لقلة اللسان فقط بل يتعداه الى الشكر الفعلي العملي 
الذي يترجم المحبة والمؤاخات بين الشاكر والمشكور. فما هي هذه الأسس التي وضها 

 : لنا

- ان تشكره وتذكر معروفه

- تنشر له المقالة الحسنة

-تخلص له الدعاء

- مكافأته بالفعل

وإذا ما ادينا هذه كنا قد شكرناه سرا وعلانية.

ان ت�راث أه�ل البيت م�ليء بالآحاديت والحك�م التي تؤطر ل�كل خلق وصفة 
حسنة، وما صفة الشكر وأداء حق ذي المعروف إلا واحدة منها، ولقد ذكرمولانا أمير 
المؤمن�ين »15« حكمة في المعروف وش�كره وردت كلها في كت�اب »غرر الحكم ودرر 
الكل�م« لعبدالوحد الآمدي، وس�نذكر ش�يئا م�ن تلك الآحادي�ث والحكم في طيات 

حديثنا إن شاء الله.

 مقدمة في المعروف: 

لق�د ح�ض الله ع�ز وجل في كثير م�ن الآيات على ق�ول المع�روف وفعله، فقال 
ع�ز من قائل في جانب القول: }قَ�وْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِ�نْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى{ 
»البقرة: 263«، وقال: }فَأَوْلَى لَهمُْ طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَعْرُوفٌ{ )محمد: 20،21(، وقال في جانب 

حُوهُنَّ بمَِعْرُوفٍ{ )البقرة: 231(، وقال: }وَمَنْ  الفعل: }فَأَمْسِكُوهُنَّ بمَِعْرُوفٍ أَوْ سَرِّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 322

كَانَ فَقِيًرا فَلْيَأْكُلْ باِلْمَعْرُوفِ{ )النساء: 6(، وقال: 

وهُ�نَّ باِلْمَعْ�رُوفِ{ )النس�اء: 19(، وق�ال: }وَأْتَمرُِوا بَيْنكَُ�مْ بمَِعْرُوفٍ{  }وَعَاشِرُ
»الط�لاق: 6«؛ وأم�ر نبي�ه  أن يأمر بالمعروف ك�ما في قوله تعالى: }خُ�ذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ 

باِلْعُرْفِ{ »الآية الأعراف: 199«.

وجع�ل الأم�ر به أو الأم�ر بضده علامة فارق�ة بين المؤمن�ين والمنافقين، فقال 
في ح�ق المؤمن�ين: }وَالْمُؤْمِنوُنَ وَالْمُؤْمِنَ�اتُ بَعْضُهُمْ أَوْليَِاءُ بَعْضٍ يَأْمُ�رُونَ باِلْمَعْرُوفِ 
وَيَنهَْ�وْنَ عَ�نِ الْمُنكَْ�رِ{ )التوب�ة: 71(، وق�ال ع�لى الط�رف الآخ�ر في ح�ق المنافق�ين: 
}الْمُناَفقُِ�ونَ وَالْمُناَفقَِاتُ بَعْضُهُمْ مِ�نْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ باِلْمُنكَْ�رِ وَيَنهَْوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ{ 
)التوبة: 67(، وأخيراً، جعل الأمر بالمعروف من علامات خيرية هذه الأمة على غيرها 

ةٍ أُخْرِجَ�تْ للِنَّاسِ تَأْمُرُونَ باِلْمَعْ�رُوفِ وَتَنهَْوْنَ عَنِ  م�ن الأمم فق�ال: }كُنتُْمْ خَيْرَ أُمَّ
الْمُنكَْرِ وَتُؤْمِنوُنَ باِللهَِّ{ )آل عمران: 110(.

وهذا الذي سبق - وغيره كثير- يدل على أهمية قول المعروف وفعله.

وم�ن ألطف م�ا جاء في نف�ع المعروف لصاحب�ه في الدنيا قول�ه : »صنائع 
المعروف تقي مصارع السوء« وكم اجاد هذا الشاعر في تمثيل هذا الحديث: 

جَوازِيَهُ يَعدَم  لا  الدَيإَ  يَمعَلِ  وَالناسِمَن  اللهِ  بَينَ  العُإفُ  يَذهَبُ  لا 

مكانة المعروف وأهله: 

يمتاز اهل المعروف بمعروفهم، ولهم مكانة معروفة، وفي الحديث الشريف: 

»م�ن ب�ذل معروفه آتاه الله ج�زاء معروفه »وفي�ه« أهل المع�روف في الدنيا أهل 
المعروف في الآخرة.

وفي حديث ابن عباس قال: »يأتي أهل المعروف يوم القيامة فيغفر لهم بمعروفهم 
وتبقى حسناتهم تامة فيعطونا لمن زادت سيئاته على حسناته فيغفر له، فيدخلون الجنة، 

فيجتمع لهم الإحسان الى الناس في الدنيا والآخرة«.



323حقيذييصقب إوفي   

وفي الحدي�ث: »لي�ش شيء أفض�ل من المع�روف إلا ثوابه« وفي�ه »ليس كل من 
يح�ب أن يصن�ع المعروف الى الناس يصنعه، وليس كل م�ن يرغب فيه يقدر عليه، ولا 
كل م�ن يق�در عليه يؤذن له فيه، ف�إذا اجتمعت الرغبة والقدرة والإذن تمت الس�عادة 

للطالب والمطلوب إليه، وصنائع المعروف تدفع ميتة السوء، وتقي مصارع الهون«.

ويش�ير هذا الحديث ع�لى أن الأعمال الخيرية تحتاج إلى التوفيق من الله س�بحانه 
بعد الرغبة والقدرة.

وق�ال  »أول من يدخل الجنة المعروف وأهله وأول من يرد علي الحوض« 
وقوله  »إن البركة أسرع إلى البيت الذي يمتاز فيه المعروف من الش�فرة في سنام 

الجزور أو من السيل إلى منتهاه«.

ومن حكم مولانا أمير المؤمنين  في المعروف: 

- المعروف أشرف سيادة

- المعروف أفضل الكنزين

- المعروف حسب

- المعروف رق

- المعروف غل لا يفكه إلا شكر أو مكافأة

- المعروف كنز فانظر عند من تودعه

- المعروف لا يتم إلا بثلاث »بتصغيره، وتعجيله، وستره، فإنك إذا صغرته فقد 
عظمته وإذا عجلته هنأته وإذا سترته فقد تممته«.

- المعروف يكدره تكرار المن به.

وع�ن الإم�ام الباقر  »إن من احب عباد الله إلى الله لمن حبب إليه المعروف 
وحبب إليه فعاله«وقوله »إن من بقاء المس�لمين وبقاء الإس�لام أن تصير الأموال عند 
من يعرف الحق ويصنع المعروف، إن من فناء الإسلام وفناء المسلمين أن تصير الأموال 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 324

في أيدي من لا يعرف فيها الحق ولا يصنع فيها المعروف«.

إن مما يندى له الجبين أن نرى اليوم أموال وثروات المسلمين بأيدي أناس كتلك 
التي أشار لها الحديث أعلاه ينفقونا في شهواتهم وملذاتهم وأمورهم الخاصة.

وعن�ه  مخاطب�ا زرارة: »ثلاثة إن تعلمهن المؤمن كانت ل�ه زيادة في عمره، 
وبقاء لنعمته عليه.

فقلت: وماهن ؟ فقال: تطويله في ركوعه وسجوده في صلاته، وتطويله لجلوسه 
على طعامه إذا أطعم على مائدته، واصطناعه المعروف إلى أهله«.

أنواع المعروف

الأول - معإوف عام، وهذا النوع من المعروف يقتضي الجهر به والإعلان عنه.
كُمْ  دَقَاتِ فَنعِِماَّ هِيَ وَإنِ تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاء فَهُوَ خَيْرٌ لُّ ق�ال تعالى: }إنِ تُبْدُواْ الصَّ
ن سَيِّئَاتكُِمْ وَاللهُّ بمَِا تَعْمَلُونَ خَبيٌِر{، لأن في إعلانه المجد والشرف مثل  رُ عَنكُم مِّ وَيُكَفِّ

غنائم الجيوش ومكافأة الملوك على الأعمال الصالحة وصدقات الفرائض.

الث�اني - معإوف خاص، وه�ذا النوع من المعروف يقت�ضي الإخفاء والكتمان، 
كالعطايا التي من شأنا سد الحاجة ودفع العوز وهذا يب فيه الكتمان وجوبا محتوما، 

والا يعلم بالصنيع احد سوى المقصود وحده بها.

قال ابن عباس رضي الله عنه قال رس�ول الله : »صدقات السر في التطوع 
تفض�ل علانيتها س�بعين ضعفا، وصدق�ة الفريضة علانيتها أفضل من سرها بس�بعين 

مرة.

وقول�ه  »ورج�ل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم ش�ماله ما صنعت 
يمينه«. 

ونح�ن اذا اردنا ان ندلل على واقع عملي وتطبيق حي لصدقة السر فس�وف 
نراها جلية واضحة في س�يرة أهل بيت النب�وة، فقد نقل معلّى بن خنيس وكان من 



325حقيذييصقب إوفي   

أصح�اب الأم�ام الصادق  ومحبيه، أن�ه رأى الأمام خارج�ا في الليل قاصدا 
ظلة بني س�اعدة، فتس�اءل في نفس�ه: أين يري�د الإمام في هذا اللي�ل يا ترى؟ والله 
لا أدع�ه وح�ده في ظلمة الليل الموحش�ة، فمش�ى خلف الإمام يراقب�ه والإمام لا 
يعلم به. وبينما هو يقتفي أثر الإمام إذ س�مع فجأة أن ش�يئا س�قط من كتف الإمام 
وتبعث�ر ع�لى الأرض، وس�مع الإمام يقول: بس�م الله الله�م ردّه إلين�ا، فتقدم من 
الإمام وس�لّم علي�ه فعرفه الإمام الصادق  من صوته فق�ال له: أمعلّى أنت؟ 
وحان�ت منه التفات�ة إلى الأرض، فإذا هو بخبز كثير قد تناث�ر عليها، فقال الإمام: 
إلتمس بيدك الأرض فما وجدت من شيء فهاته..وبعد أن جمع معلّى الخبز من على 
الأرض وناول�ه إلى الإم�ام، علم أن الإمام عجز عن حمل جراب الخبز فس�قط منه 
ع�لى الأرض، لذلك اس�تأذن من الإمام أن يحمل الج�راب بدلا عنه، فقال الإمام: 
لا، أنا أولى به منك، ولكن تعال معي، س�ارا معا والإمام يحمل الجراب على كتفه 
حتى بلغا ظلة بني ساعدة، فإذا هم بقوم فقراء نيام، لأن الظلة كانت ملجأ الفقراء 
وم�أوى المس�اكين والضعفاء. فجعل الإم�ام يدس الرغي�ف والرغيفين حتى أتى 
ع�لى آخره�م فانصرف ه�و ومعلّى، قال الإم�ام لمعلّى: صدقة اللي�ل تطفئ غضب 

الرب وتمحو الذنب وتهون الحساب.

صقثسقثي-يصزحسسن

 : قال مولانا أمير المؤمنين علي

أحس��ن إلى من شئت تكن أميره، واست�غن عمن شئت تكن نظيره، واحتج الى 
من شئت تكن أسيره.

من أنواع المعروف، الإحسان، والمحسنون في نظر الإسلام أحباب الله يرعاهم، 
وأن رحمته ترعاهم قال تعالى: }وَأَحْسِ�نوَُاْ إنَِّ اللهَّ يُحِبُّ الْمُحْسِ�نيَِن{ وقوله تعالى: }إنَِّ 

نَ الْمُحْسِنيَِن{. رَحْمَتَ اللهِّ قَرِيبٌ مِّ

وقد عرف لغةً: الإحْسَان ضِدُّ الإساءة. مصدر أحسن أي جاء بفعل حسن. 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 326

معنى الإحْسَان اصطلاحًا: الإحْسَان نوعان: 

- إحس�ان في عب�ااز الخالق: بأن يعبد الله كأنَّه يراه ف�إن لم يكن يراه فإنَّ الله يراه. 
وهو الِجدُّ في القيام بحقوق الله على وجه النُّصح، والتَّكميل لها.

- وإحسانٌ في حقوق الَخلْق، هو بذل جميع المنافع مِن أي نوعٍ كان، لأي مخلوق 
هم ومقامهم، وبحسب الإحْسَان،  يكون، ولكنَّه يتفاوت بتفاوت المحْسَن إليهم، وحقِّ
اعي له  بب الدَّ وعظم موقعه، وعظيم نفعه، وبحس�ب إيمان المحْسِ�ن وإخلاصه، والسَّ

إلى ذلك.

وق�ال الراغب: )الإحس�ان على وجه�ين: أحدها: الإنعام ع�لى الغير، والثاني: 
إحسان في فعله، وذلك إذا علم علمًا حسناً أو عمل عملًا حسناً(.

قال ابو الفتح البستي: 

قلوبَهم يَسْتَعبدِْ  النَّاسِ  إلى  إحِسانُأَحْسِنْ  ازن��س��انَ  استعبدَ  فطالبا 

صور الإحْسَان: 

لَ في صور الإحْسَ�ان نذكر هذه الص�ور على جهة الإجمال، والتي  قب�ل أن نُ�فَصِّ
منه�ا الإحس�ان في العبادات، والإحس�ان في المعام�لات، والإحس�ان إلى الحيوانات، 
ا  والإحس�ان في الأع�مال البدنية، ف� )الإحْسَ�ان في ب�اب العبادات أن ت�ؤدِّى العبادة أيًّ
كان نوعه�ا؛ مِ�ن صلاة أو صيام أو ح�جٍّ أو غيرها أداءً صحيحًا، باس�تكمال شروطها 
ا بمراقبة  وأركانا، واس�تيفاء س�ننها وآدابها، وهذا لا يتمُّ للعبد إلاَّ إذا كان شعوره قويًّ
الله عزَّ وجلَّ حتى كأنَّه يراه تعالى ويش�اهده، أو على الأقلِّ يش�عر نفس�ه بأنَّ الله تعالى 
مطَّل�ع علي�ه، وناظرٌ إليه، فبهذا وحده يمكنه أن يحس�ن عبادته ويتقنه�ا، فيأتي بها على 
س�ول  في قوله: )الإحْسَ�ان أن تعبد الله  الوجه المطلوب، وهذا ما أرش�د إليه الرَّ

كأنَّك تراه فإن لم تكن تراه فإنَّه يراك(.

هما بالمع�روف، وطاعتهما في غير معصية  وفي ب�اب المعاملات فه�و للوالدين ببرِّ



327حقيذييصقب إوفي   

ع�اء والاس�تغفار له�ما، وإنفاذ  الله، وإيص�ال الخ�ير إليه�ما، وك�فِّ الأذى عنه�ما، والدُّ
عهدهما، وإكرام صديقهما. 

هم ورحمته�م والعطف عليهم، وفعل م�ا يَْمُل فعله معهم،  وه�و للأقارب ببرِّ
وترك ما يسيء إليهم. 

وه�و لليتام�ى بالمحافظة ع�لى أموالهم، وصيان�ة حقوقهم، وتأديبه�م وتربيتهم 
بالحسنى، والمسح على رؤوسهم. 

وهو للمس�اكين بس�دِّ جوعهم، وس�تر عورتهم، وعدم احتقاره�م وازدرائهم، 
بيل بقضاء  وعدم المس�اس بهم بسوء، وإيصال النَّفع إليهم بما يس�تطيع، وهو لابن السَّ
حاجته، وسدِّ خلَّته، ورعاية ماله، وصيانة كرامته، وبإرشاده إن استرشد، وهدايته إن 

 . ضلَّ

وه�و للخ�ادم بإتيان�ه أجره قب�ل أن يفَّ عرقه، وبع�دم إلزامه م�ا لا يلزمه، أو 
تكليفه بما لا يطيق، وبصون كرامته، واحترام شخصيَّته.

وه�و لعم�وم النَّاس بالتَّلطُّ�ف في القول له�م، ومجاملتهم في المعاملة، وبإرش�اد 
�م، وتعليم جاهلهم، والاعتراف بحقوقهم، وبإيصال النَّفع إليهم، وكفِّ الأذى  ضالهِّ

عنهم.

وهو للحيوان بإطعامه إن جاع، ومداواته إن مرض، وبعدم تكليفه ما لا يطيق، 
فق به إن عمل، وإراحته إن تعب.  وحمله على ما لا يقدر، وبالرِّ

نعة، وبتخليص سائر الأعمال  وهو في الأعمال البدنيَّة بإجادة العمل، وإتقان الصَّ
ور:  مِن الغش، وهكذا. وإليك تفاصيل هذه الصُّ

1- الإحْسَان في عبادة الله: 

)والإحْسَ�ان في عب�ادة الله له رك�ن واحد بيَّنه النَّبيُّ  بقول�ه: )بأن تعبد الله 
كأنَّ�ك ت�راه فإن لم تك�ن تراه فإنَّه ي�راك(. فأخبر النَّب�يُّ  أنَّ مرتبة الإحْسَ�ان على 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 328

رجة الأولى: وهي  درجتين، وأنَّ المحس�نين في الإحْسَ�ان ع�لى درجتين متفاوتت�ين، الدَّ
رجة الثَّانية: أن تعبد الله كأنَّه يراك، والمعنى إذا لم تس�تطع  )أن تعبد الله كأنَّك تراه(. الدَّ
أن تعبد الله كأنَّك تراه وتش�اهده رأي العين، فانزل إلى المرتبة الثَّانية، وهي أن تعبد الله 

كأنَّه يراك. فالأولى عبادة رغبة وطمع، والثَّانية عبادة خوف ورهب(.

2- الإحْسَان إلى الوالدين: 

هما والإحْسَ�ان إليهما قال  ج�اءت نصوص كثيرة تحثُّ على حقوق الوالدين وبرِّ
ا يَبْلُغَ�نَّ عِندَكَ الْكِبَرَ  �اهُ وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَ�انًا إمَِّ تعالى:}وَقَ�ضَ رَبُّ�كَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إلِاَّ إيَِّ
مَُا قَوْلاً كَرِيمًا وَاخْفِضْ لَهمَُا جَناَحَ  ا وَقُل لهَّ مَُآ أُفٍّ وَلاَ تَنهَْرْهُمَ ا فَلَا تَقُل لهَّ ا أَوْ كِلَاهُمَ أَحَدُهُمَ

يَانِي صَغِيًرا{ )الإسراء: 24-23(. بِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّ حْمَةِ وَقُل رَّ لِّ مِنَ الرَّ الذُّ

�كر والإحْسَ�ان والتزام البرِّ  ق�ال العل�ماء: فأح�قُّ النَّاس بعد الخال�ق المنَّان بالشُّ
والطَّاع�ة ل�ه والإذعان مَن قرن الله الإحْسَ�ان إليه بعبادته وطاعته، وش�كره بش�كره، 

وهما الوالدان، فقال تعالى: }أَنِ اشْكُرْ لِ وَلوَِالدَِيْكَ{ )لقمان: 14(.

كُواْ بهِِ شَ�يْئًا  كُ�مْ عَلَيْكُ�مْ أَلاَّ تُشْرِ مَ رَبُّ وقول�ه تع�الى: }قُ�لْ تَعَالَ�وْاْ أَتْلُ مَ�ا حَ�رَّ
وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَانًا{ )الأنعام: 151(.

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: )سألت رسول الله  أيُّ العمل 
لاة لوقتها. قال قلت: ثمَّ أي؟ قال: برُّ الوالدين. قال قلت: ثمَّ أي؟  أفضل ؟ قال: الصَّ

قال: الجهاد في سبيل الله(. 

وأجمع أكثر العلماء على أنَّه يب تعظيم الوالدين والإحْسَ�ان إليهما إحس�انًا غير 
مقيَّد بكونما مؤمنين؛ لقوله تعالى: }وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَانًا{ )البقرة: 83(.

٣- الإحْسَان إلى الجار: 

ع�ن أبي شُريح الخزُاع�ي أن النَّبيَّ  قال: )مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر 
فليحس�ن إلى جاره، ومَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومَن كان يؤمن 



329حقيذييصقب إوفي   

بالله واليوم الآخر فليقل خيًرا أو ليسكت(.

ويكرم جاره بالإحسان إليه وكف الأذى عنه، وتحمل ما يصدر منه، والبشر في 
وجهه، وغير ذلك من وجوه الإكرام. 

٤- الإحْسَان إلى اليتامى والمساكين: 

ومِن الإحْسَ�ان إلى اليتامى والمساكين: المحافظة على حقوقهم والقيام بتربيتهم، 
ائِيلَ لاَ  والعط�ف عليه�م، ومدُّ يد العون لهم، ق�ال تعالى: }وَإذِْ أَخَذْنَا مِيثَ�اقَ بَنيِ إسِْرَ
تَعْبُ�دُونَ إلِاَّ اللهَّ وَباِلْوَالدَِيْ�نِ إحِْسَ�اناً وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَ�اكِيِن وَقُولُواْ للِنَّاسِ 
عْرِضُونَ{ )البقرة:  نكُمْ وَأَنتُم مِّ يْتُمْ إلِاَّ قَلِيلًا مِّ كَاةَ ثُمَّ تَوَلَّ لَاةَ وَآتُواْ الزَّ حُسْناً وَأَقِيمُواْ الصَّ

.)83

ف�إنَّ الإحْسَ�ان إليهم والبرَّ به�م وكفالة عيش�هم وصيانة مس�تقبلهم مِن أزكى 
ة، وفي الأثر  القرب�ات، ب�ل إنَّ العواط�ف المنحرفة تعتدل في هذا المس�لك وتلزم الج�ادَّ
أنَّ رجلًا ش�كا إلى رسول الله قسوة قلبه، فقال: )امسح رأس اليتيم وأطعم المسكين(. 
وفي رواي�ة: أنَّ رجلًا جاءه يش�كو قس�وة قلبه، فقال له: )أتح�بُّ أن يلين قلبك وتدرك 
حاجت�ك، ارح�م اليتي�م وامس�ح رأس�ه وأطعم�ه مِ�ن طعام�ك، يلن قلب�ك وتدرك 
ائ�م، والتي  حاجت�ك(. وذل�ك أنَّ القل�ب يتبلَّ�د في المجتمعات التي تض�جُّ بالمرح الدَّ
اهرة ونعمه�ا الباهرة، والمترفون  تصب�ح وتم�سي وهي لا ترى مِن الحياة غ�ير آفاقها الزَّ
�رون لآلام الجماهير؛ لأنَّ الملذات -التي تُيَسرَّ له�م- تُغلِّف أفئدتهم وتطمس  إنَّ�ما يتنكَّ
بصائره�م، فلا تجعلهم يش�عرون بحاجة المحتاج وألم المتألمِّ وح�زن المحزون، والنَّاس 
إنَّما يُرْزَقون الأفئدة النَّبيلة والمش�اعر المرهف�ة عندما ينقلبون في أحوال الحياة المختلفة، 
ون بالوحشة مع اليتيم وبالفقدان مع الثَّكلى  اء، عندئذ يحسُّ َّ اء والرَّ َّ ويُبْلَون مسَّ السرَّ

وبالتعب مع البائس الفقير.

٥- الإحسان في المعاملات التجارية: 

ق�د أم�ر الله تعالى بالعدل والإحْسَ�ان جميعًا، والعدل س�بب النَّج�اة فقط، وهو 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 330

�عادة،  يري من التِّجارة مجرى س�لامة رأس المال، والإحْسَ�ان س�بب الفوز ونيل السَّ
نْيا  بح، ولا يُع�دُّ مِن العقلاء مَن قنع في معاملات الدُّ وه�و يري من التِّجارة مجرى الرِّ
ب�رأس مال�ه، فك�ذا في معاملات الآخ�رة. ولا ينبغ�ي للمتديِّن أن يقت�صر على العدل 
واجتناب الظُّلم، ويدع أبواب الإحْسَ�ان وقد قال الله تعالى: }وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهَُّ 
: }إنَِّ اللهَّ يَأْمُرُ باِلْعَدْلِ وَالِإحْسَانِ{ )النَّحل: 90(،  إلَِيْكَ{ )القصص: 77(، وقال عزَّ وجلَّ
نَ الْمُحْسِنيَِن{ )الأعراف: 56(، وينال المعامل رتبة  وقال سبحانه: }إنَِّ رَحْمَتَ اللهِّ قَرِيبٌ مِّ

الإحْسَان بواحدٍ مِن عدة أمور: 

ل: في المغابن�ة، فينبغ�ي أن لا يغب�ن صاحبه، وأن يقنع برب�حٍ ومن قنع بربح  الأوَّ
قليلٍ كثرت معاملاته، واستفاد مِن تكررها ربحًا كثيًرا، وبه تظهر البركة. 

ة بالمس�امحة وحطِّ  ي�ون والإحْسَ�ان فيه مرَّ الثَّ�اني: في اس�تيماء الثَّبن وس�ائر الدُّ
ة بالمس�اهلة في طلب ج�ودة النَّقد، وكلُّ ذلك  ة بالإمهال والتَّأخير، ومرَّ البع�ض، ومرَّ
من�دوبٌ إلي�ه ومحثوثٌ علي�ه، وفي الخبر: )مَ�ن أقرض دين�ارًا إلى أجلٍ، فل�ه بكلِّ يوم 
ين صدقة(. صدقة إلى أجله، فإذا حلَّ الأجل فأنظره بعده، فله بكلِّ يوم مثل ذلك الدَّ

ين، ومِن الإحْسَان فيه حسن القضاء، وذلك بأن يمشي إلى  الثالث: في يوفية الدَّ
، ولا يكلِّفه أن يمشي إليه يتقاضاه، فقد قال : )خيركم أحس�نكم  صاح�ب الحقِّ
ين فليبادر إليه ولو قبل وقته، وإن عجز فلينوِ قضاءه  قضاءً(، ومهما قدر على قضاء الدَّ
له وليقابله باللُّطف اقتداءً  مهما قدر، ومهما كلَّمه مس�تحقُّ الحقِّ بكلام خش�ن، فليتحمَّ
ين، فهمَّ به أصحابه، فقال: )دعوه؛  د عليه كلامه صاحب الدَّ برسول الله  ل�ماَّ ردَّ
ين لعسره.  فإنَّ لصاحب الحقِّ مقالًا(. ومِن الإحْسَان أن يميل الحكم إلى مَن عليه الدَّ

مٌ مُسْتَرٌِّ بالبيع، ولا ينبغي  الإابع: أن يُقيل مَن يستقيله؛ فإنَّه لا يستقيل إلاَّ متندِّ
أن يرضى لنفس�ه أن يكون س�بب اس�ترار أخيه، وفي الخبر: )مَن أقال نادمًا صفقته، 

أقال الله عثرته يوم القيامة(. 



331حقيذييصقب إوفي   

٦- الإحْسَان إلى المسيء: 

)ومِن أجلِّ أنواع الإحْسَ�ان: الإحْسَ�ان إلى مَن أس�اء إليك بق�ولٍ أو فعلٍ. قال 
ذِي بَيْنكََ وَبَيْنهَُ  تيِ هِيَ أَحْسَ�نُ فَإذَِا الَّ يِّئَةُ ادْفَعْ باِلَّ تعالى: }وَلا تَسْ�تَوِي الْحَسَ�نةَُ وَلا السَّ
اهَ�ا إلِاَّ ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ{  وا وَمَ�ا يُلَقَّ ذِينَ صَبَرُ اهَ�ا إلِاَّ الَّ عَ�دَاوَةٌ كَأَنَّ�هُ وَلٌِّ حَميِ�مٌ وَمَا يُلَقَّ

لت: 35-34(. )فصِّ

وم�ن كانت طريقته الإحْسَ�ان، أحس�ن الله جزاءه: }هَ�لْ جَزَاء الِإحْسَ�انِ إلِاَّ 
الِإحْسَانُ{ )الرحمن: 60(.

قال الشاعر: 

نَ�� ��واُك��مُ أيَ��نْ��ن��سك��مي ر��إِضْ��ن��سي ويُ��ذْن��ب��ونيف��نَ��أْي��ن��ك��ميونَ�� ��ت��ذرُإذصي

رجة كما ينبغي فلينظر إلى سيرة النَّبيِّ صلى الله عليه وسلم  ومَن أراد فهم هذه الدَّ
مع النَّاس يدها بعينها(.

7- الإحْسَان في الكلام: 

تيِ هِيَ أَحْسَنُ{ )الإسراء: 53(. عِبَادِي يَقُولُواْ الَّ قال تعالى: }وَقُل لِّ

وفي الأثر أن الله تعالى أمر رس�وله  أن يأمر عباد الله المؤمنين، أن يقولوا في 
م إذا لم يفعلوا ذلك، نزغ  مخاطباتهم ومحاوراتهم الكلام الأحس�ن والكلمة الطَّيبة؛ فإنَّ

ُّ والمخاصمة والمقاتلة. يطان بينهم، وأخرج الكلام إلى الفعال، ووقع الشرَّ الشَّ

8- الإحْسَان في الجدال: 

تيِ هِيَ أَحْسَنُ{ )النَّحل: 125(. يقول الله تبارك وتعالى: }وَجَادِلْهمُ باِلَّ

وفييصلمنزصن: الجدال هو الحجة التي تستعمل لفتل الخصم عما يصر عليه و ينازع 
فيه، وفيه المجادلة منقس�مة إلى حس�نة و غير حس�نة ثم الحس�نة إلى التي هي أحس�ن و 

غيرها و المأذون فيها منها التي هي أحسن.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 332

9- الإحْسَان إلى الحيوان: 

فرة عند ذبحه، وأن  ومِن الإحْسَ�ان إلى الحيوان، إطعامه والاهتمام به، وحدُّ الشَّ
فرة أمامه، وعدم الحمل عليه أكثر مِن طاقته. لا يحدَّ الشَّ

قال : )إنَّ الله كتب الإحْسَ�ان على كلِّ شيء؛ فإذا قتلتم فأحس�نوا القِتْلَة(، 
وروى أنَّ النَّب�يَّ  رأى رج�لًا أضج�ع ش�اة، فوضع رجله على عنقه�ا، وهو يحدُّ 
شَ�فْرته، فقال له : )ويلك، أردت أن تميتها موتات؟ هلا أحددت شَ�فْرتك قبل 

أن تضجعها(، وقال : )في كلِّ كبد رطبة أجر(.

وروي عن رس�ول الله  »إن الله كتب الإحس�ان ع�لى كل شيء، فإذا قتلتم 
فأحسنوا القتلة، واذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته وليرح ذبيحته«، 
بن�اء على ذلك فإن الإحس�ان مطل�وب في كل شيء، حتى في حالة ما إذا اراد الإنس�ان 
أن يذبح ذبيحة فإنه لا ينبغي له أن يتخلى عن فضيلة الإحس�ان، وعليه أن يس�وقها إلى 

الموت سوقا رفيقا، ويحد السكين ليجهز عليها في سرعة فيريحها ويخفف آلامها.

الإحسان في الشعر: 

قال أبو الفتح البستي: 

ن�ق انُ ان�ياه  في  ال�بإءِ  زي��اازُ  خسإانُ  الديإ  محضِ  غيإَ  وربحُه 
قلوبَهم يَسْتَعبدِْ  النَّاسِ  إلى  إحِ�س�انُأَحْسِنْ  ازن�س�انَ  اس�تعبدَ  ف�طال�با 
قاطبةً النَّاسُ  مالَ  بالبالِ  جااَ  ف��تَّ�انُمَن  للإن�س�انِ  وال�بالُ  إل���ي�ه 
ومَ�قْدِرَزٌ إم�كانٌ  كان  إذا  أَحْ�سِ�نْ  إمِ�كانُ  ازن�سان  ع�لى  ي��دومَ  ف��لن 
يحيَّتَه يإجو  ي�كنْ  لم  مَن  حي�َّاك  إن��سانُ  حيَّ��اك  ما  ال��دراه��مُ  ل�ولا 

وقال أبو العتاهية: 

ل�همُ رحبةً  إلاَّ  الن�َّاس  في  ي�بشِ  بإن�� ��افِلا  إلاَّ  ي�عام�لْ�ه�م  ولا 
مُضْبِإُه أنت  حقدٍ  كلِّ  قوَى  ه��افِواقطعْ  هما  إن  أو  زلَّ���ةٍ  ذو  زلَّ  إن 



333حقيذييصقب إوفي   

قه صاحَي لاي سي عبَّ ينمسكي وإقطسفِوصرغ�بْي ي يِ��إٍّ رِتي صق�نَّ�عَي وأوسِ�����عِي
صسقحة أولاكي أح�����مٌي خ�كتْي يأض� �سفِوإني أوقىي رسي ف�وَ ي ف�كسفِ�هِي
إسسءيهِ عتي رُسنئًسي فْي ي�كشِّ صقجسف ولاي صققسطعِي أخنكي حبسلَي وصِلي

المتنبي:
رُحست وَجهُي صقوَرىي ف ي وَجهٍي ر�ُن� �ِمِأحسَتُي ي ك�فُّ ف�نهِمْي ي ك�َفٍّ وأخ�بَتُي

»ومن المعروف«

صقإصيعي-يصلأرإييسلم إوفيوصقنه يعتيصلمنكإ

لا يرتاب ذو مس�كة بأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أعظم الفرائض 
لأن فيه حفظ النظام بين الناس وإقامة الس�نن ودرء المفاس�د، ولرب أمر بمعروف أو 
ني عن منكر فعلت فعلها في هداية إنسان وتهذيبه وتحسين أخلاقه وذلك خيرا له من 

إعطائه مبلغا جزلا أو سد عوزه ببعض الطعام.

ولق�د وردت الآي�ات الكث�يرة في الحث ع�لى اداء هذه الفريضة ول�و لم يكن الا 
ةٌ يَدْعُونَ إلَِى الْخيَْرِ وَيَأْمُرُونَ باِلْمَعْرُوفِ وَيَنهَْوْنَ عَنِ  نكُمْ أُمَّ هذه الآية لكفى: }وَلْتَكُن مِّ

الْمُنكَرِ وَأُوْلَ�ئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ{. )آل عمران: 104(.

كذلك جاءت الآحاديث الكثيرة في الحث على العمل بهذه الفريضة ومما أثر عن 
ذلك، عن رس�ول اللهَّ : »لا تزال أمّتي بخير ما أمروا بالمعروف ونوا عن المنكر، 
وتعاونوا على البر والتقوى، فإذا لم يفعلوا ذلك نزعت منهم البركات، وسلّط بعضهم 

على بعض، ولم يكن لهم ناص في الأرض ولا في السماء«.

وق�ال أم�ير المؤمن�ين : في وصيت�ه للحس�نين : »لا تترك�وا الأم�ر 
بالمعروف والنهي عن المنكر فيولى عليكم أشراركم، ثمّ تدعون فلا يستجاب لكم«.

وهذا هو الإمام الحسين  في وصيته إلى أخيه محمد بن الحنفية عند خروجه 
م�ن مك�ة يق�ول : »واني م�ا خرج�ت أشراً ولا بط�راً ولا ظالماً ولا مفس�داً وإنما 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 334

خرج�ت أريد الإصلاح في أمة جدي«، أي أري�د الثورة لأجل الإصلاح لا للوصول 
إلى الحك�م حتمًا أو للش�هادة حتمًا، والإصلاح ليس بالأمر اله�يّن، فقد تكون الظروف 
بصورة بحيث يصل الإنس�ان إلى س�دّة الحكم ويمس�ك بزمام الس�لطة وقد لا يمكنه 
ويستش�هد، وفي كلتا الحالتين فالثورة تكون لأج�ل الإصلاح، ثم يقول : »أريد 
أن آم�ر بالمع�روف وأنى عن المنكر وأس�ير بس�يرة ج�دي«. والإصلاح يت�م عن هذا 

الطريق، وهو هذا مصداق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وق�ال مولانا الإمام محمد الباق�ر  : »إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر 
سبيل الأنبياء، ومنهاج الصلحاء، فريضة عظيمة، بها تقام الفرائض، وتأمن المذاهب، 
وتحل المكاسب، وترد المظالم، وتعمر الأرض، وينتصف من الأعداء، ويستقيم الأمر، 
فأنك�روا بقلوبك�م والفظوا بألس�نتكم، وصكوا به�ا جباههم، ولا تخاف�وا في الله لومة 

لائم.

ولقد لخص ه�ذا الحديث على اقتضابه فوائد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر 
وبين مراتب آدائها.

غير أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مس�ؤولية كبيرة وتكليف ش�اق؛ لأنّه 
لي�س مجرد ألف�اظ تردّد أو كلام يقال، وليس مجرد أمر ون�ي، وإنّما هو اصلاح وتغيير 

للمحتوى الداخلي للإنسان، وصياغة جديدة للأفكار والعواطف والسلوك.

وله�ذا فلاب�دّ ان يتّص�ف الآم�رون بالمع�روف والناهون عن المنك�ر بخصائص 
وصف�ات متمي�زة، تؤهله�م لخوض غمار المس�ؤولية إلى ناي�ة الش�وط في تغيير ذهنية 

المجتمع إلى ذهنية اسلامية، وتغيير سلوكه إلى سلوك إسلامي.

وب�ما إنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنك�ر هو تكليف شرعي فيجب أن يكون 
المكلّ�ف في جمي�ع أحوال�ه وفي جمي�ع مراحل المس�ؤولية مخلص�اً لله تع�الى، وان يتوكل 



335حقيذييصقب إوفي   

عليه، ويس�تمد العون والنصرة منه وحده، وان يس�تخدم الأساليب المشروعة في أدائه 
للتكلي�ف والمس�ؤولية، وان يكون متفائ�لًا بالنجاح، وان يندفع ذاتي�اً للعمل لا ينتظر 

أجراً ولا جزاءً بشرياً من أحدٍ، وإنّما أجره على الله تعالى.

ويمكن تصنيف الخصائص والصفات إلى خصائص وصفات ذاتية، خصائص 
وصفات عملية أو سلوكية.

أولًا: خصائص وصفات ذاتية: 

1 - العلم والمعرفة: 

م�ن أهم الخصائ�ص والصفات أن يك�ون الأمر بالمعروف والناه�ي عن المنكر 
عالماً بقواعد وأس�س المنهج الإس�لامي؛ ليصلح ويغيّر على ضوئها، والحد الأدنى من 
العلم أن يكون مطّلعاً اطلاعاً إجمالياً على اُصول العقيدة الإس�لامية، وأصول العقائد 
الس�ائدة في المجتمع، وان يكون على علم بالاحكام الشرعية التي تصنفّ إلى معروف 
ومنكر، وتصنفّ أيضاً إلى واجب ومستحب، وحرام ومكروه، ومباح، والحد الأدنى 

أن يكون على علم بمسائل يبتلي بها أفراد المجتمع.

ق�ال رس�ول الله : »لا يأمر بالمعروف ولا ينهى عن المنك�ر إلاّ من كان فيه 
ثلاث: عالماً بما يأمر به عالماً بما ينهى عنه«.

وق�ال الإمام الصادق : »إياك وخصلتين ففيه�ما هلك من هلك: إيّاك أن 
تفتي الناس برأيك أو تدين بما لا تعلم«.

وينبغي أن يطّلع المكلّف على الس�يرة النبوية وس�يرة أهل البيت  وس�يرة 
المصلحين؛ ليكون أكثر خبرة في أداء العمل.

وأن يك�ون ع�لى معرفة بأحوال المجتمع وخصائص أف�راده من حيث أفكارهم 
وعواطفه�م وممارس�اتهم العملية، وأن يك�ون مطّلعاً على الأح�داث والمواقف ليتخذ 
الأسلوب الانجح في حركته الإصلاحية، وأن يكون قادراً على تشخيص ما ينبغي أن 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 336

يعمله تبعاً للظروف من حيث اللين والش�دّة، أو الحيطة والحذر، أو الإسراع والتأني. 
وأن يكون مطّلعاً على الفوارق الطبيعية بين بلدٍ وآخر، أو قوم وآخرين.

وع�دم المعرفة بالأوض�اع الإجتماعية والفردية، أو بعدم اس�تخدام الأس�لوب 
الأنج�ح، أو ع�دم الاطّلاع على أساس�يات المفاهي�م والقيم الإس�لامية، قد تؤدي إلى 

نتائج عكسية ومنها النفور من الإسلام أو من الداعين له.

قال رسول الله : »من عمل على غير علم كان ما يفسد أكثر مماّ يصلح«. 

وق�ال الإم�ام جعفر الصادق : »العامل على غير بصيرة كالس�ائر على غير 
الطريق لا يزيده سرعة السير إلاّ بعداً«.

2 - : القدوة: 

إن لم يكن الأمر بالمعروف والناهي عن المنكر قدوة لغيره فإنّ عمله لايثمر، ولا 
يس�تطيع أن ينفذ إلى القلوب لتتبناه الجوارح في ممارس�ات عملية، فالناس ينظرون إلى 
شخصية من يريد اصلاحهم وتغييرهم ومدى تجسيده للمفاهيم والقيم التي يدعوهم 

إلى التمسك بها، ومقدار ابتعاده عن النواهي التي يدعو للإنتهاء عنها.

قال تعالى: }كَبُرَ مَقتاً عِندَ اللهِ أن تَقُولُوا مَالا تَفعَلُونَ{.

وق�ال رس�ول الله : »يا بن مس�عود لا تكون�نَّ ممنّ يهدي الن�اس إلى الخير 
ويأمرهم بالخير وهو غافل عنه«.

وق�ال  »أيها الناس إني والله ما أحثكم على طاعة إلا وأس�بقكم إليها، ولا 
أناكم عن معصية إلا وأتناهى قبلكم عنها«.

ودع�ا أم�ير المؤمنين علي  إلى تجس�يد المفاهي�م والقيم في النف�س والارادة 
والس�لوك العم�لي قبل دعوة الن�اس إليها، فق�ال  : »ائتمروا بالمع�روف وأمروا 
ب�ه، وتناه�وا عن المنكر وان�وا عنه«، كما قال »احصد الشّر من ص�در غيرك بقلعه من 



337حقيذييصقب إوفي   

صدرك«، »كفى بالمرء غواية أن يأمر الناس بما لا يأتمر به، وينهاهم عمّا لاينتهي عنه«.

وقال ابو الأسود في قصيدة له : 
رثله وي��أي�� ي خ��ل��قٍي ع��تي ي��ن��هي عظنملاي ف لتي إذصي علنكي ع���سرٌي

وع�دم الإلت�زام بموارد الأمر بالمع�روف والنهي عن المنكر م�ن قبل الآمرين به 
 : والناه�ين عنه يكون حج�ة عليهم، ولا ينتفع الناس بهم، ق�ال الإمام الصادق
»من لم ينسلخ عن هواجسه، ولم يتخلص من آفات نفسه وشهواتها، ولم يهزم الشيطان، 
ولم يدخل في كنف الله وأمان عصمته؛ لا يصلح له الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ 

لأنّه إذا لم يكن بهذه الصفة، فكلّما أظهر أمراً كان حجة عليه، ولا ينتفع الناس به«.

وق�ال : »فإنّ مثل الواع�ظ والمتعظ كاليقظان والراقد، فمن اس�تيقظ عن 
رقدته وغفلته ومخالفاته ومعاصيه، صلح أن يوقظ غيره من ذلك الرقاد«.

وقال : »كونوا دعاة للناس بغير ألس�نتكم ؛ ليروا منكم الورع والاجتهاد 
والصلاة والخير، فإنّ ذلك داعية«.

وقد جسّد أهل البيت  دور القدوة في حركتهم الإصلاحية والتغييرية، قال 
ا الناس، إنّي والله ما أحثكم على طاعة إلاّ وأس�بقكم  الإم�ام أمير المؤمن�ين : »أيهُّ

إليها، ولا أناكم عن معصية إلاّ وأتناهى قبلكم عنها«. 

وحين�ما دع�ا الإمام الحس�ين  إلى الجهاد تجس�يداً للأمر بالمع�روف والنهي 
ع�ن المنكر، تقدّم بنفس�ه وأهل بيته وعياله، فكان قدوة لأصحاب�ه في جميع قيم الأيثار 

والتضحية، والإخلاص لله تعالى.

٣ - البشاشة وطلاقة الوجه ولين الكلام: 

 البشاش�ة وطلاق�ة الوج�ه ول�ين ال�كلام تس�اعد على ج�ذب الن�اس وامتلاك 
عواطفه�م ومش�اعرهم، وتوجيهه�ا توجيه�اً رس�الياً؛ لأنّ الن�اس غالباً م�ا يتأثرون 

بالأشخاص قبل التأثر بالأفكار والقيم.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 338

وفي ذل�ك ق�ال إمامن�ا أمير المؤمن�ين علي ب�ن أبي طالب : »طلاق�ة الوجه 
بالبشر والعطية وفعل البر وبذل التحية داعٍ إلى محبة البرية، عليك بالبشاشة فإنّا حبالة 

المودّة«.

ثانيا : خصائص وصفات عملية وسلوكية: 	

1 - المداراة

ي�د الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر اصنافاً م�ن الناس يختلفون في طاقاتهم 
وامكاناتهم الفكرية والعاطفية والسلوكية، فلابدّ وأن يتصف بالمداراة ليستطيع التأثير 
ع�لى تعدد أصناف الن�اس المنتمين إلى م�دارس عقائدية وفكرية متنوع�ة، والمتوزعين 
ع�لى ولاءات متع�ددة قبلية وقومي�ة وطائفية. ومداراة الناس م�ن أولويات العمل في 
أوس�اطهم، كما أكّد رس�ول الله  على ذلك بقوله: »أم�رني ربّي بمداراة الناس كما 
أم�رني ب�أداء الفرائ�ض«.. و»رأس العقل بعد الإي�مان بالله مداراة الن�اس في غير ترك 
الح�ق«... و»رأس العق�ل الم�داراة، وأه�ل المع�روف في الدني�ا ه�م أه�ل المعروف في 

الآخرة«.

وقال الإمام أمير المؤمنين : »من س�الم الن�اس كثر اصدقاؤه وقلّ أعداؤه. 
المداراة أحمد الخلال. رأس الحكمة مداراة الناس«.

وتتمث�ل الم�داراة بتكليم الن�اس على قدر عقوله�م، قال رس�ول الله : »إنّا 
مع�اشر الأنبي�اء أُمرنا أن نكلّم الناس على قدر عقوله�م«. وأن يتحدث المكلف بكلام 
مفهوم من قبل الجميع بلا حاجة إلى استخدام العبارات الغامضة، والمصطلحات غير 
الواضحة، قال أمير المؤمنين علي : »أحس�ن الكلام ما زانه حُسنُ النظام، وفهمه 

الخاص والعام«.



339حقيذييصقب إوفي   

2 - الرفق

الإنسان غالباً ما يأنس بآرائه وأفكاره ومواقفه حتى تصبح جزءاً من كيانه، يرى 
فيه�ا كرامته وكبري�اءه، ولا يتنازل عنها أحياناً ؛ لأنّه ي�رى في ذلك تنازلاً عن كرامته، 
وله�ذا فالتعام�ل مع هكذا إنس�ان يب أن يكون برف�ق وهدوء، ل�ذا كان الرفق صفة 
وخاصية مستحس�نة لدى المكلف بالأمر بالمع�روف والنهي عن المنكر، والرفق ي�يسّر 
الصعاب ويذلل الشدائد، كما قال أمير المؤمنين : »الرفق ي�يسّر الصعاب ويسهّل 

شديد الأسباب. من استعمل الرفق لأن له الشديد«.

٣ - الإحسان

الإحس�ان صف�ة محمودة يس�تطيع بها الإنس�ان أن يؤثر على عواط�ف الآخرين 
ومن ثم عقولهم وس�لوكهم ؛ لأنّ النفس الإنس�انية مجبولة على حب من أحسن إليها. 
والإنسان يؤدي إلى كسب ودّ الآخرين وثقتهم فالإحسان الذي يرافق الآمر بالمعروف 
والناهي عن المنكر يساعده في استهواء الآخرين وشدّهم إلى ما يمليه عليهم من أفكار 
وقيم، ومن نصائح وارش�ادات، ويدفعهم لمراجعة نفوس�هم وس�لوكهم، واصلاحها 
حياءً أو قناعة في مقابل الإحس�ان إليهم. فقد اس�تطاع رس�ول الله  أن يؤثر على 
الكثيرين ويوجههم للإنتماء إلى الإس�لام بالإحس�ان اليهم، فقد أس�لم مالك بن عون 
كب�ير ه�وازن لاحس�ان رس�ول الله  إليه وأس�لم عدي ب�ن حاتم واخته بس�بب 

الإحسان إليهم.

٤ - التعايش مع الناس

م�ن أه�م الصفات الت�ي تجعل الآم�ر بالمعروف والناه�ي عن المنكر ق�ادراً على 
الإص�لاح والتغي�ير هي ع�دم الانعزال عن الن�اس ؛ لأنّ التكلي�ف وأداء الواجب لا 
يقت�صر على إلقاء الخط�ب في مجالس محدودة، وإنّما هو حركة وعمل دؤوب في وس�ط 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 340

الن�اس، يش�اركهم في أعماله�م، ويعيش معهم كواح�د منهم يف�رح لأفراحهم ويحزن 
لأحزانم، ويكون شريكاً لهم في آمالهم وآلامهم، وهذه الصفة تجعله قادراً على التأثير 

على أفكارهم وعواطفهم وممارساتهم العملية.

٥ - الصبر والحلم

إنّ طريق الدعوة والإصلاح والتغيير طريق طويل مليء بالمعوقات والعراقيل، 
فلا بدّ وأن يتحلّى من تبناّه بصفة الصبر، ولابدّ وان يتحمل التكاليف المترتبة عليه، 
وان يصبر على ردود الأفعال الإجتماعية والدوافع النفس�ية التي تدعوه إلى الراحة 
والهدوء. فعليه يب أن يكون الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر صابراً على طول 
الطريق، رغم كثرة المعوقات والمثبطات ؛ يصبر على التكذيب والإستهزاء والأذى 
المادي والمعنوي، ويصبر أمام ضغط النفس التي تروم حب الراحة والسكينة، وان 
يص�بر على الوحش�ة في حالة فقدان الن�اص والمعين. قال تع�الى: ﴿وَاصبِر عَلى مَا 
يَقُولُ�ونَ وَاهجُرهُم هَجراً جَميِلًا﴾. وق�ال تعالى: }وَاصبِر عَلى مَا أصَابَكَ إنَّ ذَلكَِ 
مِن عَزمِ الامُُورِ{. ولا بدّ من صبٍر على الش�دائد المحيطة بالمصلح والمغيّر وينبغي 
هن�ا أن يك�ون الصابر حليمًا حتى ين�ال احترام وتقدير الآخري�ن، ويملك قلوبهم 

بحلمه.

٦ - عدم الانشغال في امور هامشية

م�ن الخصائص التي ينبغ�ي أن يعتمدها الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر هي 
الإس�تمرار في أداء التكليف والمس�ؤولية، وعدم الأنش�غال بأمور هامش�ية تقضي على 
الوقت وتصرف العمل عن هدفه، وتحرفه عن مس�اره، وهو مدعو مع هذا للإعراض 
عن الأشخاص والمواقف التي تشغله عن أداء الواجب. قال تعالى: ﴿خُذِ العَفوَ وأمُر 
باِلعُرفِ وأعرِض عَنِ الجاهِليَن﴾. والإعراض هو الترك والإهمال، وعدم الدخول في 



341حقيذييصقب إوفي   

جدال يضيع معه الوقت والجهد دون ان يحقق شيئاً في طريق الواجب.

وق�ال الفقهاء ان الأمر بالمع�روف والنهي عن المنكر يأتي على ثلاث صور، وكما 
جاء عن منهاج الصالحين، جزء العبادات: 

صلأولى: أن يأتي بعمل يظهر به انزجاره القلبي وكراهته للمنكر أو ترك المعروف، 
كإظه�ار الإنزعاج من الفاعل، أو الإعراض والصد عنه، أو ترك الكلام معه، أو نحو 

ذلك من فعل أو ترك يدل على كراهة ما وقع منه.

صقثسننة:يالأمر و النهي باللسان و القول، بأن يعظ الفاعل و ينصحه، و يذكر 
له ما أعد الله س�بحانه للعاصين من العقاب الأليم والعذاب في الجحيم، أو يذكر 
له ما أعده الله تعالى للمطيعين من الثواب الجس�يم والفوز في جنات النعيم، و منه 
التغلي�ظ في الكلام و الوعي�د على المخالفة و عدم الإقلاع عن المعصية بما لا يكون 

كذباً.

صقثسقث�ة: إع�مال القدرة في المنع عن ارتكاب المعصي�ة بفرك الأذن أو الرب 
أو الحب�س ونح�و ذلك، وفي جواز ه�ذه المرتبة من غير إذن الإم�ام  أو نائبه 
إش�كال، ولكل واحدة من هذه المراتب مراتب أخف وأش�د، والمش�هور الترتب 
ب�ين هذه المراتب، فإن كان إظهار الإنكار القلبي كافيا في الزجر اقتصر عليه، وإلا 
أنكر باللس�ان، فإن لم يكف ذلك أنكره بيده، ولكن الظاهر أن القس�مين الأولين 
في مرتب�ة واحدة فيختار الآمر أو الناهي ما يحتم�ل التأثير منهما، وقد يلزمه الجمع 
بينه�ما. وأم�ا القس�م الثالث فهو مترت�ب على عدم تأث�ير الأول�ين، والأحوط بل 
الأقوى في الأقسام الثلاثة الترتيب بين مراتبها فلا ينتقل إلى الأشد إلا إذا لم يكف 
الأخ�ف إي�ذاءً أو هت�كاً، وربما يكون بعض م�ا تتحقق به المرتب�ة الثانية أخف من 
بع�ض م�ا تتحقق به المرتبة الأولى، وقال الش�يخ الط�وسي F : »وإنكار المنكر 
يك�ون بالأنواع الثلاثة التي ذكرناها، فأما بالي�د: فهو أن يؤدب فاعله برب من 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 342

التأدي�ب، وأما الج�راح أو الألم أو الرب غير أن ذلك م�شروط بالإذن من جهة 
السلطان حسب ما قدمناه، فمتى فقد الإذن من جهته اقتصر على الإنكار باللسان 

والقلب«.

حقوق صاحب المعروف: 

عودا على بدأ لما ذكره مولانا زين العابدين من حقوق صاحب المعروف، غير أن 
للش�كر أنواع ومقامات تختلف بإختلاف صاحب المعروف وبحسب الفعل والعمل، 

فمنه ما يكون: 

اولاً: علن�ا خاصة اذا كان صاحب المعروف موجودا بالمجلس وذلك بإحترامه 
وتقديمه وتعظيمه وذكر معروفه ونشر مقالته.

ثاني�اً: وإن كان غائب�ا فالواجب ذك�ره من أهل الخير والإحس�ان والمعروف إن 
ذكروا، وذكر فضائله ومجهوداته ومدحه بما يليق بإسمه، لأن في عمل هذا فوائد جليلة 

تعود على المجتمع والأفرد ومنها: 

أ - : ذك�رك لصاح�ب المعروف وذكر معروفه ونشر مقاله يبين ش�كرك العملي 
ويكش�ف ع�ن اروم�ة اصلك وطي�ب معدنك وحس�ن نيت�ك وطهارة قلب�ك ورفعة 
أخلاق�ك وما إلى ذلك من الصفات الحميدة وذلك ما عناه الإمام زين العابدين »وأما 

حق ذي المعروف عليك، فأن تشكره وتذكر معروفه«.

ب - : أنك أهل للمعروف ومن مس�تحقيه وان المعروف غير ضائعا في حقك، 
فبذلك تكس�ب سمعة حس�نة فيزيد صاحب المعروف بإحس�انه اليك وسوف يشجع 

الآخرين للإحسان إليك.

فعن الإمام الصادق  »لعن الله قاطعي س�بيل المعروف، قيل: وما قاطعوا 
س�بيل المعروف ؟ قال : الرجل يصنع الي�ه المعروف فيكفره، فيمتنع صاحبه من 



343حقيذييصقب إوفي   

أن يصن�ع ذل�ك إلى غ�يره«، وعنه  »أحس�نوا جوار النعم، قيل وما حس�ن جوار 
النعم ؟ قال الإمام  الشكر لمن أنعم بها، وأداء حقها«.

ج - : كس�ب رضاء الله س�بحانه وتعالى حيثأانك اتصف�ت بصفة أولياء الله 
حيث ذكرت صاح��ب المع��روف واش��دت به في المجالس ليقت�دي الناس ب�ه، 
وبذكرك اياه والدع�اء له ولأهله وذويه وأصحاب�ه س�راً وع�لانية ليلًا وناراً حياً 

كان أوميتاً.

»وتخل�ص ل�ه في الدعاء فيما بينك وبين الله س�بحانه، فإنك إذا فعلت ذلك كنت 
قد شكرته سرا وعلانية«.

ثسقث�سًي: مكافئ�ة ذى المع�روف : يؤك�د الإمام زي�ن العابدين  ع�لى مكافاة 
صاح�ب المعروف بالفعل والقول، فإن امك�ن مكافأته الآن وفي الحاضر لزم التعجيل 
بذلك وإن لم توجد الإستطاعة فيجب توطين النفس متى ما أمكن ذلك، وهذا ما عناه 
امامن�ا ، »ث�م إن أمكن مكافئته يوما كافأته، وإلا كنت مرصدا له موطنا نفس�ك 

عليها«. 

قال يحيى بن زياد الحارثي بن كعب: 
أيى فقمي خورسي صقب إوفي شكإي أخسيصق إفيرتيحستيصقبكأفسزيرتيعلفبتي

وقال الشريف الرضى: 
ن� �مٍ ع�لىي ن�� �بسي ع�لمأق��ب�ست�ن ي علىي ع�لبسي ق�� ي ورف� �تي
على رشنتي حتىي ي�� ي وصق��قب�موع��ل��وتي صلأع��نس ي رتي ي�س�طٍي
شكإت رسي خ�مخ�كي خ��ض��إيصق��إخ��سضير�� ��سن��عيصق��مخ��مف�لأش�ك�إني
فت�ًى كلي ذك��إي خب�ق�ىي صق��ك�إلفسق�حب�مي روصا�عي ا�مري وخ�ب��نتي
إن قل� �نن ةي ره�إٌي صق�ن موصقش��كإي ع�قسئلي ر�ه�وري ط�ل�ب�تي

ع�لى أن إتي�ان المعروف ي�ب أن يكون بغير من�ة على هذا الفق�ير والمحتاج لأن 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 344

ذلك يذهب ببهاء المعروف ويس�بب الألم والكرب والأذى لهم، ويبطل عمل العامل، 
قال تعالى: 

َا  ن صَدَقَ�ةٍ يَتْبَعُهَآ أَذًى وَاللهُّ غَنِ�يٌّ حَلِيمٌ * يَا أَيهُّ عْ�رُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّ }قَ�وْلٌ مَّ
ذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِئَاء النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُ  ذِي�نَ آمَنوُاْ لاَ تُبْطِلُواْ صَدَقَاتكُِم باِلْمَنِّ وَالأذَى كَالَّ الَّ
كَهُ صَلْدًا لاَّ يَقْدِرُونَ  باِللهِّ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابلٌِ فَتَرَ

َّا كَسَبُواْ وَاللهُّ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافرِِينَ{ )البقرة: 263-264(. ءٍ ممِّ عَلَى شَيْ



حق المُؤذن 

رحلة حقوقية

الله اكبر

نشنميصقإوح: من روائع الأستاذ شاعر الطبيعة »السيد احمد الصافي النجفي«: 
أف��ك��إيي��سق��س�����م��سس�����فيف��� يصق��ح��ن��سز

رصه�����ن��ست ح�ق�سئ�قي وأح�س�ب�هسي
ف�����ن��ق�����ط��عيق��� يس���اس���ليي��إه��سي�� 

صك�ب�إ صق��ل��هي :ي ر��������ؤذني ه���ت�سفي
***

وأض�����إبيس�����سارصيي��ن��تيصق�����ه��ب�����ول
وأس��� ���ىيق��ل��وص��وليإق����ىيصق��ن�� ��ن��م

صق�ق�وخمي صق�نه�جي إق��ىي ف�نه�مخن ي
صك��ب�إ صق��ل��هي ر��������ؤذني ه���ت�سفي

***
عبإي ثب�نتي صق���إا���ساي ف�� ي وأف��ن��ىي

ك���أن��� ير���ن���تيف���� يج�����وفيا��ب��إ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 346

ف�ج�إ ك��ل  لأح��ش�����إ  ف�ي�وق�ظني 
أك��ب�إ ال��ل��ه  م�������ؤذن  ص�����ي�����اح 

***
وي��ب��ه��إن��ي أح���ااي�������ث ال�����ع��ظ��ام

وم����ا ي��ح��وي��ه م���ن ح��ك��م س���وام
س�����ي��ن��م��د ف���ي غ�����د ك���ل ال��ك��ام

أك�����ب��إ أل���ل���ه   : س����وى  ي��ب��ق��ى  ولا 

المؤمن�ون يقيم�ون الأذان للتذك�ير بالص�لاة أو لأداء الفرائ�ض أو للإس�تعداد 
لحرب الأعداء، أما أعداء الله من الفاس�قين فإنم يس�تخدمون الأذان لطمس الحقائق 

والتدليس على الناس.

خطب الإمام زين العابدين خطبته الش�هيرة بمجلس يزيد خلال الس�بي وأبان 
للن�اس حقيقة أهل البي�ت، وحقيقة يزيد. فخشي يزيد أن تكون الفتنة وانقلاب الأمر 
علي�ه فأمر الم�ؤذن أن يؤذن ليقطع على الإمام خطبته، فلما قال الم�ؤذن: اللُّ�ه  أكبر الل�ُّه 
أكبر قال علي ابن الحسين  : لا شي ء أكبر من اللِّ�ه كبرت كبير لا يقاس، فلما قال 
المؤذن: أش�هد أن لا إله إلا اللهَّ  قال علي بن الحس�ين: ش�هد بها شعري وبشري ولحمي 
ودمي. فلما قال المؤذن: أش�هد أن محمدا رس�ول اللَّ�ه التفت الإمام زين العابدين وهو 
بع�د ع�لى المنبر إلى يزيد، فقال محمد هذا جدي أم ج�دك يا يزيد، فإن زعمت أنه جدك 

فقد كذبت وكفرت وأثمت، وإن زعمت أنه جدي فلم قتلت ذريته وسبيت نسائه.

وه�ذا ه�و إمامن�ا زي�ن العابدين  قائ�د موكب الأح�زان والإب�اء والعزم 
والإرادة والوف�اء عندما دخل إلى المدينة وس�أله ش�امت وقال له: م�ن الغالب ؟ فقال 
 ما مضمونه: إذا س�معت الأذان عرفت من الغالب، إذا س�معت الأذان يصدح 

ب�»أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله«  عرفتَ من هو الغالب.

لأهمية الآذان رئينا إمامنا زين العابدين يفرد لمن يقوم بهذه الش�عيرة حقا خاصا 



347حقيصقبُؤذني   

تحت عنوان حقوق الآخرين وهو الحق التاسع والعشرون من رسالة الحقوق: 

»حق المؤذن«

إُكَييإَيكَي نِيفَأَنْييَْ لَمَيأنّ�هُيرُذَكِّ يصلْمُؤَذِّ وَأرّ�سيحَقُّ
وَاَصعِ�ن�كَيإلَىيحَظِّ�كَيوَأَفْضَ�لُيأَعْوَصنكَِيعَلَىي
ضَهَ�سيصللهُيعَلَنْ�كَي اَضَ�سءِيصقْمَإِخضَ�ةِيصقَّتِ� يصفتَرَ
فَتَشْكُإَهُيعَلَىيذَقكَِيشُكْإَكَيقلِْبُحْسِتِيإقَنكَيوصني
يقذَِقِ�كَيلَيْيَكُتْيللهِيفِييأَرْإِهِي كُنْ�تَيفِيييَنْتكَِيرُتَهْماًّ
هُينِْ بَ�ةٌيرِتيصقلِّ�هيعَلَنْكَ،يلاي رُتَّهِ�مًا،يوَعَلبِْتَيأنَّ
يفنِهَس،يفَأَحْسِ�تْيصُحْبَةَينِْ بَةِيصقلَّ�هييحَبْمِي شَكَّ
زَيإلاييسللهِ. يحَسلٍ.يوَلاياُوَّ صقل�ِّهيعَلَنْهَسيعَلَىيكُلِّ

»ألله أك�بر... ألله أكبر« لحن من الحان الس�ماء يرتله الإنس�ان ع�لى هذه الأرض 
فينس�اب داخ�ل القلوب المؤمنة فينعش�ها ويحرك فيه�ا الصلة باللهِ التي ق�د يكون اتى 

عليها شيئا من النسيان والخفوت.

الأذان بفصول�ه وقفة إقرار وإعتراف وتصميم على المضي في درب الس�ماء، كل 
فص�ل منه يدع�وك إلى المب�ادرة نحو هدف معين ومح�دد لك، »ألله أكبر« بهذا الش�عار 
س�قطت الس�لطات الفاجرة وتحطمت دول الظلم والجور وقض على الفراعنة الذين 

عبًدوا الناس لهم واستذلوهم لصالحهم...

بن�داء »الله أكبر« تصاغر كل شيء في أعين المجاهدين الأبطال فس�اروا والنصر 
يرفرف فوق رؤوسهم وبين أيديهم حتى فتحوا الدنيا وهدوا العالم ووفروا له السعادة 

والرفاهية...

»ألله أك�بر« من أن يحد، وأكبر من أن يوص�ف، وأكبر من أن يتناهى في كبريائه، 
وأكبر من أن يقايس بكبير، أو أن يقايس به كبير.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 348

»ألله أك�بر« م�ن أن يغفل عنه، أو تصد الحوادث عن ذكره أو تش�غل عن امتثال 
أمره.

ولس�نا نقص�د في ذكرنا للآذان الحك�م الفقهي بل إلى ما انط�وى عليه من القيم 
العليا.

لا شك أن لكل إنسان في هذه الحياة: نفس وأهل ومال وجاه.

ف�الأذان بمفردات�ه »ألله أك�بر. الله أك�بر، ألله أك�بر، ألله أكبر«... أك�بر من نفس 
الإنسان فمهما دار الأمر بين أن تذهب كلمة الله أو أن تزهق النفس فالله أكبر. بل يب 

تقديم النفس ضحية في سبيل إبقاء الإسلام والدين.

وهك�ذا ف�الله أكبر من أهلي وأهلك إن كان ولا بد من التضحية بالأهل، ولنا في 
موقف الإمام الحس�ين  وتضحيته بأهله وصحبه وماله أس�وة حسنة كما مر علينا 

من موقف الإمام زين العابدين مع ذلك الشامت.

وألله أكبر من مال الشخص إذا توقفت سلامة الدين على بذل المال إن لزم ذلك 
لأن الله اكبر.

والله اك�بر م�ن جاه الف�رد ومنصبه، فإذا توقفت س�لامة الدين ع�لى التخلي عن 
المنصب وجب لأن الله اكبر.

ف�ذا ه�و أم�ير المؤمنين ع�لي  في موقف�ه من قضي�ة الش�ورى حيث رفض 
الإمبراطورية الإس�لامية المترامية الأط�راف الفتية القوية بإقتصاده�ا ورجالها المغرية 
بجاهه�ا، كل ذلك في كفة وفي كفة أخرى كذبة بس�يطة يقوله�ا الإمام علي  لينال 
هذا المنصب الخطير، وهي»نبايعك على كتاب الله وس�نة نبيه وس�يرة الشيخين« ولكن 
علي�ا الذي يقول لإبن عباس وقد دخل علي�ه بذي قار ووجده يخصف نعله فيقول له 
وقد نبذها إليه يا ابن عباس ما تس�اوي هذه النعل قال لا تس�اوي ش�يئا، قال علي إنا 



349حقيصقبُؤذني   

أهم عندي من خلافتكم إلا أن أقيم حقا أو ادفع باطلا، ولكنه  ضح بكل ذلك 
الجاه والخلافة الظاهرية وقال أما كتاب الله وس�نة نبيه فنعم وأما س�يرة الش�يخين فلا، 

كان بإمكانه فعل ذلك ولكن كلمة »الله اكبر« عنده أهم.

وخلاص�ة الق�ول ف »ألله أكبر« هذا النش�يد الذي لم يحمل بريد الس�ماء إلى أهل 
الأرض، ولم يل�ق لس�ان الزم�ان في أذن الدنيا، نش�يدا مثله، حربيا إن ش�ئته للحرب، 

عاطفيا إن شئته للقلب، صوفيا إن أردته للصفاء.

»اشهد أن لا إله إلا الله«، »اشهد أن لا إله إلا الله«

»اشهد أن محمدا رسول الله«، »اشهد أن محمدا رسول الله«

»اشهد أن عليا ول الله«، »اشهد أن عليا ول الله«

هذه الفصول الثلاثة، لتقوية صلات المسلم بإلهه الواحد، الذي ليس له شريك: 
مادة كانت، أو صنما أو إنسانا أو جمادا أو حيوانا أو نباتا أو نحوها، إنا شهادة وجدانية 
تتجسد في رفض كل الآلهة البشرية، رفض كل الآلهة ما عاد الله، وجعلت بعد التكبير 

لأن أول الإيمان هو التوحيد والإقرار لله تبارك وتعالى بالوحدانية.

وبنبي�ه العظيم:  ليس نبيا كاذبا ولا مرميا ب�ما هو برئ منه كالألوهية التي 
تزعمها النصارى للنبي عيس�ى ، وهي ش�هادة إقرار وإذعان انه الرسول من اللهِ 
المبل�غ لكلام�ه المتلقي منه الوحي والبيان، س�فير الله إلى أهل الأرض عنه يؤخذ الأمر 

والنهي وعن طريقه يكون القانون والدستور وشرعة الحياة.

وبإمامة خليفة رسول الله : علي أمير المؤمنين.

فقد اشتملت هذه الفصول الثلاثة على ثلاثة من أصول الدين، التوحيد والنبوة 
والإمامة.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 350

ولق�د اتف�ق المس�لمون في أن التكبيرة أربع مرات، وش�هادة التوحيد، وش�هادة 
. الرسالة للنبي

واختلفوا في شهادة الولاية لأمير المؤمنين علي ، وملخص الحديث في هذه 
المسألة: 

أجمع فقهاء الش�يعة من الأولين والآخرين »ره« بأن »اش�هد أن عليا ول الله«في 
الأذان والإقامة لم تعد من أجزاء فصول الأذان والإقامة، بل هي من باب الاستحباب 
المطلق، والرجحان الذاتي الذي أفادته الأخبار المتضمنة للدعوة إلى ولاية أمير المؤمنين 
علي  على اختلاف ألفاظها، وعلى هذا الرأي ش�يوخ الطائفة كالش�يخ الصدوق، 

والشيخ الطوسي، والشهيد الثاني.

وقال علماء الش�يعة وفقهائهم »أنا من مكملات الش�هادة لله تعالى بالوحدانية، 
ولمحمد بالرس�الة، بدليل الآية الكريم�ة }الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكَُ�مْ وَأَتْممَْتُ عَلَيْكُمْ 

نعِْمَتيِ وَرَضِيتُ لَكُمُ الِإسْلَامَ دِيناً{ )المائدة:4(.

وق�د جرت س�يرة العلماء الأبرار على الش�هادة بالولاي�ة في الأذان والإقامة، لا 
بقص�د الجزئي�ة، منذ عهد بعي�د من دون نكير م�ن أحدهم، حتى أصبح ذلك ش�عارا 

للشيعة.

»حي على الصلاة، حي على الصلاة«

»حي على الفلاح، حي على الفلاح«

»حي على خير العمل، حي على خير العمل«

وإن�ما جعل بع�د الش�هادتين الدعاء إلى الص�لاة، لأن الأذان إن�ما وضع لموضع 
الصلاة، وإنما هو نداء إلى الصلاة في وسط الأذان، ودعاء إلى الفلاح، والى خير العمل، 

وجعل فتح الكلام باسمه كما فتح بإسمه«.



351حقيصقبُؤذني   

وه�ذه الفص�ول دع�وة إلى الص�لاة التي ه�ي صلة ب�ين العبد ورب�ه، »حي على 
الص�لاة« الت�ي ترتفع بهذا الإنس�ان إلى مراقي الكمال والفضيلة وتجعله إنس�انا صالحا 
يتوجه إلى خير الإنس�ان ورفاهيته. هذه الصلاة التي تنهى عن الفحشاء والمنكر وتبني 
الجي�ل الرباني الذي يقود الحياة إلى العز والرفعة والس�مو والعظمة. هذه الصلاة التي 
عرفها أس�لافنا فأبدعوا من خلالها واتوا بالمعجزات والخوارق واس�تطاعوا أن يحولوا 

كل كلمة منها إلى ثورة وكل حرف إلى بركان.

وإلى »الف�لاح«: ب�ما تش�تمل علي�ه ه�ذه الكلمة من معن�ى فلاح الدني�ا وفلاح 
الآخ�رة، فلاح عن الجه�ل والفقر والمرض، فلاح عن القلق والخوف والإنيار. »حي 
على الفلاح« الذي يريده الله لعباده انه يحثهم عليه في اليوم خمس مرات ويدفعهم نحوه 

كي يتسلموا مقاليد الحياة ويقودوا العالم نحو الخير والصلاح.

وإلى »ح�ي ع�لى خير العم�ل«، وأي عمل خير من عمل يصل�ح الجهاز النفسي 
عام�ة الذي هو مصدر الخير وال�شر في العالم، والذي يعلك تلتق�ي بالله وتتفاعل مع 
أحكامه وتأخذ منه القوة والعزم وس�لامة المس�يرة الحياتية كلها وهل هناك أفضل من 

لقاء الله الذي وقته لنا بنفسه وضربه لنا موعدا واستقبلنا به تكرما وإحسانا.

كذالك اتفق المسلمون في »حي على الصلاة« مرتين و»حي على الفلاح« مرتين، 
واختلفوا في »حي على خير العمل« فعلماء الش�يعة يعتبرونا جزءا من الأذان والإقامة 
بالأدل�ة العام�ة، بخلاف كلمة »الصلاة خ�ير من النوم«، حي�ث روى العلامة الحلبي 
في ب�اب بدأ الأذان ومشروعيت�ه أن الإمام زين العابدين  وعب�دالله بن عمر كانا 

يقولان في الأذان بعد حي على الفلاح: حي على خير العمل.

وه�ذا ه�و الثاب�ت من طريق أه�ل البيت  أن�ا »أي على عهد رس�ول الله 
« كما أخرجه البيهقي في سننه الكبرى.

وقال الإمام الباقر : وكانت هذه الكلمة »حي على خير العمل« في الأذان، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 352

فأم�ر عم�ر بن الخطاب أن يكف�وا عنها مخافة أن تثبط الناس ع�ن الجهاد، ويتكلوا على 
الصلاة.

وحكى س�عد الدين التفتزاني »في حاش�يته على شرح العض�د« عن ابن عمر أنه 
كان يق�ول: ث�لاث كن ع�لى عهد رس�ول الله  انا أحرمهن، وأن�ى عنهن: متعة 

الحج، ومتعة النكاح، وحي على خير العمل.

وروى المح�ب الط�بري في أحكام�ه عن زيد بن أرقم: أن�ه أذن في حي على خير 
العمل.

وروى محم�د ب�ن منصور في كتاب�ه »الجامع« عن أبي محذور أحد مؤذني رس�ول 
الله  أنه قال: »أمرني رسول الله  أن أقول في الأذان حي على خير العمل«

وع�ن ع�لي  أنه قال س�معت رس�ول الله  يق�ول: إن خ�ير أعمالكم 
الصلاة«وأمر بلال أن يؤذن حي على خير العمل. 

والخلاص�ة أن الش�يعة قد أجمعوا على ل�زوم الإتيان بلفظ ح�ي على خير العمل 
لأنا ثابتة على عهد الرسول الأعظم  وقد أمر أهل البيت  أتباعهم بذلك، 

فكانت شعارهم في جميع أدوار التاريخ.

أم�ا كلمة »الصلاة خ�ير من النوم« فالش�يعة لا ييزون ذلك وذهب الش�افعي 
  في قول�ه إلى الكراه�ة. إذ من المعلوم أن هذه اللفظة لم تكن على عهد رس�ول الله

وأول من جعلها في الأذان عمر بن الخطاب.

جاء في موطأ مالك أن المؤذن جاء عمر بن الخطاب يؤذنه لصلاة الصبح فوجده 
نائما، فقال المؤذن : الصلاة خير من النوم فأمره عمر أن يعلها في نداء الصبح.

وقال علي  عندما سمع ذلك: لا تزيدوا في الأذان ما ليس منه.

»الله اكبر الله اكبر«



353حقيصقبُؤذني   

»لا اله إلا الله لا إله إلا الله«

ع�ود ع�لى بدأ، توثي�ق الصلة بالله الواح�د الذي هو أكبر من كل شيء وإرس�اء 
لدعائ�م الإيمان في قرارة النف�س حتى لا تتزعزع بالرياح الهوجاء التي تهب من اليمين 

والشمال لتكسح نبات الإيمان المزيف من أصله.

إن فص�ول الأذان حي�ث يرفعها المؤذن في أوقاتها وخصوص�ا عند الفجر تحرك 
الإنس�ان وتوجهه نحو الله وتثبت فيه القوة والعزيمة وتجعله ينظر إليه في كل أمر ومع 
كل وم�ع كل أم�ر وفوق كل أمر، هذا اللحن الس�ماوي يش�د هذا الإنس�ان المتش�اغل 
بالحي�اة وم�ا فيها إلى الله كي يرفعه قليلا عن صخب الدنيا وضجيجها، وصفوة القول 

- إن - حكمة الأذان هي في أمور ثلاثة: 

1- تذكير الإنسان بدخول وقت الصلاة إذ كان من دأبه مزاولة أعماله وتعاطي 
أس�باب الكسب. وهي تشغله وتنسيه دخول وقت الصلاة فتفوته صلاة الجماعة ذات 

الخير الكثير، أو خشية خروج الوقت فتفوته صلاة الآداء.

2- حي�ث أن الص�لاة من أجل النع�م، إذ تقرب العبد وهذا ه�و الفلاح بعينه، 
كان الأذان بصفت�ه دعوة خير حتى لا تفوت المس�لم ه�ذه النعمة الكبرى، فهو يدعوه 

لإغتنام الفرصة واكتساب النعمة.

3- ه�و إظه�ار عظم�ة الدين الحني�ف لغير المس�لمين، وباعث�ا للمشركين على 
الترغيب في الدخول فيه.

فضل الآذان والمؤذن وفوائده 

بعد هذه الرحلة الإيمانية والروحية في معاني مفردات الأذان، ننتقل لنبين فضل 
المؤذن ومنافع الأذان وثمراته وأرباحه العائدة إلى المؤذن في العاجل والآجل:  

- عن رسول الله  »لو يعلم الناس ما في التأذين لتضاربوا عليه بالسيوف«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 354

- وعنه  »المؤذن يغفر له مدى صوته، ويصدقه كل رطب ويابس«.

- وعن�ه أيض�ا  »يد الرحمان فوق يد المؤذن، وإنه ليغفر له مدى صوته أين 
بلغ«.

- وعن�ه أن�ه قال »الإم�ام ضامن، والمؤذن مؤتم�ن، اللهم أرش�د الأئمة، واغفر 
للمؤذنين«.

- وعنه  »المؤذن أطول الناس أعناقا يوم القيامة«.

- وعن�ه أيض�ا انه ق�ال »ثلاثة على كثبان المس�ك يوم القيام�ة، يغبطهم الأولون 
والآخ�رون: عب�د أدى حق الله وحق مواليه، ورج�ل أم قوما وهم به راضون، ورجل 

ينادي بالصلوات الخمس في كل يوم وليلة«.

- وعنه  إذا أذن في قرية أمنها الله سبحانه من عذابه ذلك اليوم.

- وعن�ه أيض�ا »إذا كان الرج�ل ب�أرض ق�ي - يعن�ي قفراء - فحان�ت الصلاة 
فليتوض�أ، ف�إن لم يد ماءا فليتيمم، ف�إن أقام، صلى معه مل�كاه، وإن أذن وأقام، صلى 

خلفه من جنود الله ما لا يرى طرفاه«.

- وعن س�عد ابن طرف عن أبي جعفر  قال: من أذن عشر س�نين محتس�با 
يغفر الله له مد بصره ومد صوته في السماء، ويصدقه كل رطب ويابس سمعه، وله من 

كل من يصلي معه في مسجده سهم، وله من كل من يصلي بصوته حسنة«.

- وعن الصادق «في المؤذنين: »إنم الأمناء«.

- وجاء رجل إلى رسول الله ، فقال له علمني، أو دلني على عمل يدخلني 
الجن�ة، فق�ال  كن مؤذنا، قال لا اس�تطيع قال  كن إماما، قال لا اس�تطيع، 

قال  فقم بإزاء الإمام.



355حقيصقبُؤذني   

ه�ذا ولا تقتصر فوائد الأذان على الم�ؤذن بل تعم على كل الناس كما مر علينا في 
الآحادي�ث الآنفة الذكر، وأم�ا فوائده ومنافعه في هذه الحياة الدنيا فهي فوائد عظيمة، 
إذ أن م�ن ع�ماد رواج الشيء وقوامه والمي�ل إليه والإرادة المقدمات المش�وقة إليه، وإن 
الأذان م�ن أعظ�م المقدمات للصلاة والعروج إلى الله س�بحانه والتش�ويق إليها وتهيئة 
النفس لحضور القلب ومشاعره للدخول في الصلاة، ولا ريب أن تلك المقدمات تعين 

على تحصيل أفضل النتائج وأحسنها.

إما من الفوائد والتي بإمكاننا إدراكها وهي لا تقتصر على: 

- الأذان أفضل الأعوان والمس�اعدين والمهيئين لقض�اء الفريضة التي افترضها 
الله تعالى، سواءا الصلاة الواجبة: كالصلاة اليومية المفروضة وصلاة الآيات أو غيرها، 

أو الصلاة المستحبة: كصلاة الجمعة والعيدين.

- أن الأذان داف�ع للبلاي�ا والخطاي�ا والأق�دار، وداف�ع للأس�قام والأم�راض 
والعلل، ففي الأثر أن هش�ام بن إبراهيم ش�كى إلى الإمام الرضا  س�قمه وأنه لا 
يول�د له، »فأمره أن يرف�ع صوته بالأذان في منزله، قال ففعل�ت ذلك فأذهب الله عني 

سقمي وكثر ولدي«.

- أن ال�دوام علي�ه موجب لنزول البركة وحلول الرحم�ة، جالبا للرزق، منجي 
من الهلكة، حيث أن مقدمه خير، وأوله خير، ووسطه خير، وآخره خير.

- مذك�ر ب�الله وداع�ي إلي�ه، والى حظ�ك العظي�م ونصيب�ك الوافر م�ن الدنيا 
والآخرة، بسبب حثه للقيام بطاعة الله سبحانه.

في ه�ذه الأج�واء الملكوتي�ة التي ي�ردد فيها الم�ؤذن فصول الأذان ويس�تمر 
ي�وال هذه الإيقاعات الجميلة الرائعة بش�هادة أن لا إله إلا الله وان محمدا رس�ول 
الله، ليس�تفيق الضمير من رقدته ويعرف ببش�ارة السماء إلى الأرض، وإتباع دعوة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 356

رسول الهدى  ليخفوا إلى الصلاة وسط هذا الجو الروحي العبق.

وفي هذه اللحظات الجليلة التي تفتح أبواب الس�ماء، لتس�تمع إلى الدعاء، دعاء 
المظلوم�ين والملهوف�ين والمس�تغفرين والتائب�ين، فيس�تجاب الدعاء وتكش�ف الهموم 
ويرف�ع الب�لاء وتدفع البلايا ويكثر العطاء، في ظ�ل كل هذا العطاء غير المحدود الذي 
يذكرن�ا ب�ه المؤذن كان لزاما علينا ش�كره ش�كر المحس�ن والمنعم علين�ا وصحبته«قال 
زين العابدين: »فأش�كره على ذلك ش�كرك للمحس�ن إليك«، هذه ه�ي وصية إمامنا 
زي�ن العابدين وش�تان بينها وبين من بعض الضالين المنحرف�ين الذين يتأذون من هذا 
الصوت الس�ماوي ويحتجون عليه بالإزعاج خاصة عند الفجر لئلا يقوموا لله في تلك 

الأوقات العظيمة.

متى شرع الأذان 

والأذان ب�ما أن�ه نداء للأم�ة ودعوة للإنقياد إلى الله س�بحانه وب�ه التأهب لما هو 
»معراج الأمة«لا يعدوه الوحي الإلهي، مضافا إلى وقوف الرسول الأطهر  عليه 
ليل�ة الإسراء الت�ي صلى فيه�ا بالأنبياء والملائك�ة، غير أن تدرج التشري�ع في الأحكام 

أرجأ الأمر به إلى ما بعد الهجرة كغيره من الفرض والمندوبات والمكروهات.

وق�د أجمع�ت الإمامية على ك�ون الأذان مما نزل به الوحي كبقي�ة الأحكام حتى 
عدوه من ضروريات مذهبهم، واليه تنبه الش�هاب الخفاجي، فقال: الظاهر أن الأذان 
ثب�ت بحديث الإسراء، ولم يب�ين زمانه، ولم يكن إعلامه قبل الهج�رة فأخر ذلك حتى 

يستقر ظهور الدين.

ولما استقر النبي بالمدينة هبط جبرائيل على رسول الله يخبره ويعلمه الأذان.

فع�ن طري�ق منص�ور ابن حازم عن أبي عب�د الله الص�ادق  : »أن جبرائيل 
هب�ط ب�الأذان على النبي  وكان رأس�ه في حج�ر أمير المؤمنين، ف�أذن وأقام، فلما 



357حقيصقبُؤذني   

انتبه النبي سأل أمير المؤمنين عما سمعه ووعاه من الأذان، فقال نعم قال: علمه بلالا.

ج�اء في رواي�ة محمد ابن الحنفية ع�ن أبيه في حكاي�ة الأذان في المعراج، وخرجه 
الطبراني من طريق س�الم بن عبدالله بن عم�ر، والدارقطني في الإفراد من حديث أنس 
واب�و بك�ر أحمد بن عمر بن عبد الخالق البزار من حدي�ث زياد بن المنذر عن أبي جعفر 
محم�د بن علي عن أبيه عن الحس�ين بن علي بن أبي طالب، والش�يخ الكليني من طريق 
  قال: لما اسري برس�ول الله  زرارة، والفض�ل ع�ن أبي جعفر محم�د الباقر
إلى الس�ماء وبلغ البي�ت المعمور أذن جبرائيل وأقام وتق�دم النبي  فصلى بالأنبيا 

والملائكة.

وقد أنكر الإمام الحس�ين بن علي  عندما س�مع الناس يتحدثون عن رؤيا 
عبدالله ابن زيد في تشريع الأذان، فغضب وقال: »الوحي يتنزل على الرسول ويزعمون 
أنه أخذ الأذان عن عبدالله بن زيد ! والأذان وجه دينكم، ولقد سمعت أبي علي بن أبي 

طالب يقول: أهبط الله ملكا عرج برسول الله  إلى السماء... الحديث«.

أم�ا القصة التي ت�روى في مشروعية الأذان عند الطائفة الأخرى من المس�لمين 
  لما ق�دم المدينة عسر على المس�لمين معرفة أوق�ات صلاته  م�ن أن النب�ي
لكثرتهم واتساع دائرتهم، فتشاوروا في أن ينصبوا علامة يعرفون بها وقت صلاة النبي 
 لئ�لا تفوته�م الجماعة فأش�ار بعضهم بالناق�وس فقال النبي: ه�وى للنصارى. 
وأش�ار بعضهم بالبوق، فقال: هو لليهود. وأش�ار بعضهم بال�دق، فقال: هو للروم. 
وأش�ار بعضه�م بإيقاد النار، فقال ذلك للمجوس. وأش�ار بعضه�م بنصب راية فإذا 
رآها الناس أعلم بعضهم بعضا. فلم يعجبه ذلك، وتحير إلى أن كشف هذه الكربة منام 
  عبدالله بن زيد، فإنه رأى رجلا يحمل ناقوسا فأراد ابتياعه منه ليرب به النبي
في الأوقات فأرش�ده إلى الأذان، وتعلمه منه ثم قصه على النبي  ففرح وأمره أن 
يعلمه بلالا، فلما نادى به بلال خرج عمر ير رداءه صارخا إني رأيت كما رأى عبدالله.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 358

هذا كل ما في علبة القوم مما هو ملحق بخرافة الغرانيق وأمثالها، المنزه عنه جلال 
النب�وة، ل�و لم تكن القصة مدب�رة بليل، أرادوا م�ن إثبات التش�اور في الأحكام الإلهية 

بحرة من تنزل عليه، إلى تصحيح الشورى في الخلافة الكبرى.

  من هذا يتجلى أن الأذان كبقية الأحكام الموحى بها إلى نبي الإسلام، وهو
وإن كان مس�ددا بالفيض الأقدس ومس�تغنيا بالإرادة الإلهية عن الإستعانة بأي أحد، 
فق�د ص�درت منه المش�اورة مع أصحاب�ه لأجل أن يعرفه�م خطأ الإس�تبداد بالرأي، 
والتعريف بأن الرجل الغير معصوم ومس�دد من الس�ماء مهما بلغ من الرتبة العالية في 
الإدراك، قد يضل في الرأي، فكانت الصحابة تبصر من أش�عة أمره بالاستشارة فوائد 
مهمة، إلا أن مش�اورته مع أصحابه مقصورة على الأم�ور العادية وما يتعلق بمصالح 

الحرب، وأما الأحكام الإلهية الشرعية فلا مجال للتشاور فيها.

شروط الأذان والإقامة 

كان رس�ول الله  إذا س�مع الم�ؤذن يقول: حي على الص�لاة، على الفلاح، 
ح�ي ع�لى خير العمل، ق�ال  »لا حول ولا قوة إلا بالله«، ف�إذا انقضت الإقامة، 
ق�ال  »الله�م رب هذه الدعوة التام�ة والصلاة القائمة، أعط محمدا س�ؤله يوم 

القيامة وبلغه الدرجة والوسيلة من الجنة وتقبل شفاعته في أمته«.

إلا أن لهذا النداء المقدس شروطا منها: 

- نية القربى لله تبارك وتعالى، لأنه عبادة.

- تقديم الأذان على الإقامة.

- الإلتزام بتسلس�ل الأجزاء على النحو المحدد في صورة الأذان: التكبير شهادة 
أن لا اله إلا الله، شهادة أن محمدا رسول الله، حي على الصلاة، حي على الفلاح، حي 

على خير العمل، التكبير، لا اله إلا الله.



359حقيصقبُؤذني   

- التتابع بين أجزاء كل منها مع البعض الآخر. 

- دخول وقت الصلاة.

- الأذان والإقامة باللغة العربية الفصحى.

- يش�ترط في الإقامة الطهارة، القيام، اس�تقبال القبلة، وأما في الأذان فيستحب 
ذلك.

- يب أن يكون المؤذن عاقلًا، مسلمًا، مؤمناً، عارفاً.

- يس�تحب لم�ن يصلي الصلوات الخم�س اليومية أن يؤذن ويقي�م لكل فريضة 
منها.

- لا أذان ولا إقام�ة للنواف�ل، ولا لغ�ير الصل�وات اليومي�ة، كص�لاة الآيات، 
وصلاة العيدين، وصلاة الميت وغيرها.

- إذا سمع الإنسان أذان آخر أمكنه الإكتفاء به.

- صلاة المكلف بدون أذان أو إقامة صحيحة. 

ه�ذا الغذاء الروحي ال�ذي يقدمه المؤذن، وهذه الترانيم الس�ماوية، وجب أداء 
ش�كرها، قال س�يدنا زين العابدين : »فتشكره على ذلك شكرك للمحسن إليك 

وإن كنت في بيتك مُتهما لذلك لم تكن لله في أمره مُتهما«.

والمته�م في اللغ�ة: العاجز، قال القام�وس »تهم الدهن واللح�م أي تغير، وفيه 
تهمة: بالتحريك - خبث ريح زهوه - وفلان ظهر عجزه.

وعليه فمعنى قول الإمام  وإن كنت في بيتك مُتهما، أي يب عليك ش�كر 
الم�ؤذن وإن كن�ت عاجزا جليس بيتك، حيث أن الذك�ر وتلك الرعاية تتحقق ولو مع 
هذا الوصف، فيثبت له حق في عنقك، فيجب شكره على كل حال أنت عليه. والقصد 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 360

في التعبير بهذا الرقي، وتأكيد لزوم ش�كر المؤذن، إنه لا يس�قط عن الإنس�ان إلا القيام 
ب�ه، وأداء حقه بصورته التامة، فمنه بالدعاء له، والإس�تغفار ل�ه حيا وميتا، أو الدعاء 

لأهله وذويه وإكرامهم وذكرهم في كل حال وفي كل ظرف.

وقال الإمام ابو جعفر : كان رس�ول الله  اذا س�مع المؤذن يؤذن قال 
مثل ما يقول في كل شيء.

غفر الله لكل المؤذنين وأثابهم جزيل الثواب.



حق إمام الجماعة 

رحلة حقوقية 

اَ��ُ ��إَتْ صقت ي صق��مّخ��تِي ذُرْوَزِي إق��ىي خُنبىي
صق��قَ��مَلُ إارصكِ��ه��سي وع��تي ،ي صلأك���فُّ عَنهسي

الصلاة ترهب الطغاة

عندما اس�تمر موقف الإمام الرضا  س�لبيا تجاه النظام الحاكم بالرغم من 
تولي�ه ولاي�ة العهد وبعد فترة م�ن الزمن، لاح�ظ المأمون أثر موقف الإم�ام هذا على 
الن�اس الذي�ن بدأوا يتكلمون ض�د الخليفة ونظامه، فطلب من الإمام أن يش�ارك على 
الأق�ل في ص�لاة العيد من أجل تهدئة الأوضاع، فامتن�ع  وذكر المأمون بالإتفاق 
والشرط الذي بينهما، ولكن بعد الإصار الش�ديد م�ن المأمون قال الإمام: إذا كان لا 
ب�د م�ن ذلك فعلى شرط أن أعمل كما عمل جدي رس�ول الله  لا كما هو المعمول 
به عندكم، فوافق المأمون، وما أن خرج الإمام من بيته لأداء مراسم صلاة العيد، حتى 
قام�ت ضج�ة بين الناس، وأخذ الهياج بين جماهير المس�لمين يتصاع�د بينما كان الإمام 
يم�شي إلى م�كان الصلاة بهيئة تنم ع�ن الإحتجاج الصارخ على الأوض�اع، مما اضطر 
السلطة إلى إرجاع الإمام بعد أن وصل إلى منتصف الطريق، تخوفا من أن يؤدي الأمر 

إلى ثورة جماهيرية عارمة ضد المأمون ونظامه.

إن لص�لاة الجمع�ة والجماع�ة مقومات ومن أهم ه�ذه المقومات إم�ام الصلاة، 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 362

وحضور الجماهير، وكيفية الآداء وما يصاحبها من خطب ورسائل.

وليس هناك من أئمة على مدى التاريخ كأئمة أهل البيت الذين قالت فيهم سيدة 
النس�اء فاطمة الزهراء«وطاعتنا نظاما للملة وإمامتنا أمانا من الفرقة«. ولأن النفعيين 
والظلم�ة يخاف�ون من مثل ه�ؤلاء الأئمة، أو ممن تربوا في مدرس�تهم كالإمام الخميني 
والس�يد الش�هيد الصدر، والإمام موس�ى الصدر وغيرهم، فإنم يقوم�ون بقتلهم أو 

بتغيبهم خوفا منهم.

ق�ال مولانا أمير المؤمنين: الإمام�ة نظام الأمة، وقال : إمام عادل خير من 
مطر وابل. 

ولما لصلاة الجماعة وإمامها من أهمية، رأينا إمامنا زين العابدين يخصص حقا في 
 : رسالته في هذا السياق والمعنى، ألا وهو«حق إمام الجماعة«، يقول

حق إمام الجماعة 

هُ قد  وأم�ا حقُّ إمامِكَ في صايكَِ فأنْ يعلمَ أنَّ
دَ الس�مارزَ في ما بينَكَ وب�نَ اللهِ، والوفااَز  يقلَّ
مْ عنهُ، واعا  مَ عنْكَ، ول يتكلَّ إلى ربِّك، ويكلَّ
ل�ك، ول ي�دعُ له، وطل�بَ في�ك، ول يطلبْ 
في�هِ، وكماك همَّ المقامَ بنَ يدي اللهِ، والمس�ألةِ 
ل�هُ فيك، ول يكمْهِ ذلكَ، فإنْ كان في شيءٍ من 
ذلك يق �يٌر كانَ بِ�هِ اونَك،.... فتش�كإُ له 

على ذلك، ولا حولَ ولا قوزَ إلا بالله.

إن ص�لاة الجمع�ة تع�د نموذج�اً مصغ�راً وواقعياً وحي�اً لكل ح�راك وثورة في 
المجتمع�ات الإس�لامية، ومكس�باً هاما وتظاهرة عام�ة عظيمة تقام كل أس�بوع، ولها 

فوائد ورموز وقواعد وآداب اجتماعية عديدة. 



363حقيإرسليصقجبسعةي   

أما عن الدور الذي تلعبه صلاة الجمعة فيمكن ملاحظته من خلال ما تتركه من 
أثر بكل مراسمها - فهي حلقة لقاء إسبوعى بين إمام الصلاة أو قل القائد ومجتمعه أو 
أفراد شعبه، ودرس إسبوعى يعطيه هذا الجيل إلى الأجيال اللاحقة، وأن تعاقب أئمة 
الصلاة على إمامة ص�لاة الجمعة، يوجد تقارباً روحياً ف المفاهيم الثقافية والإجتماعبة 
و السياسية بين المصلين والمسئولين، وأن هذه الصلاة الأسبوعية تتيح الفرصة الكاملة 
للمس�ؤولين لك�ي يصل�وا إلى كل أف�راد المجتمع وطبقات�ه، لكي يعظه�م وينصحهم 
ويتحدث إليهم عن مش�كلات المجتمع والمس�لمين محلياً ودولياً، وأن هذه الصلاة - 
ع�لى الرغ�م من أنا من الأمور التعبدية - إلا أنا تعد مج�الا من مجالات الإعلام التي 
تربط القيادة بالقاعدة الشعبية، وأن أي عدد يشارك في صلاة الجمعة سيعكس القاعدة 
الش�عبية لكل منظومة جديدة، وأن المشاركة المس�تمرة في هذه الصلاة يقوى الأواص 

الإجتماعية بين أفراد المجتمع.

ومن هذا المنطلق سيكون بحثنا في فصلين صلاة الجماعة، وصلاة الجمعة.

أولا: صلاة الجماعة

وهي من المس�تحبات الأكيدة في الفرائض وخصوصاً اليومية ويتأكد استحبابها 
في الجهرية كالصبح والعشائين.

فعن رس�ول الله  أنه أجاب جماعة من اليهود عن مس�ائل الى أن قال: »أما 
الجماعة فإن صفوف أمتي كصفوف الملائكة، والركعة في الجماعة أربع وعشرون ركعة، 
كل ركعة أحب الى الله عز وجل من عبادة أربعين سنة، وأما يوم الجمعة فيجمع الله فيه 
الأولين والآخرين للحساب، فما من مؤمن مشى إلى الجماعة إلا خفف الله عليه أهوال 

يوم القيامة، ثم يأمر به الى الجنة«.

وع�ن أبي س�عيد الخدري أن رس�ول الله  قال: »ص�لاة الجماعة أفضل من 
صلاة الفرد بخمس وعشرين درجة«.

وعنه قال: قال رسول الله  : ألا أدلكم على شيء يكفر الله به الخطايا، ويزيد 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 364

في الحس�نات ؟ قيل: بلى يا رس�ول الله  قال: إس�باغ الوضوء على المكاره، وكثرة 
الخط�ى إلى هذه المس�اجد، وإنتظار الصلاة بعد الصلاة، وم�ا منكم من أحد يخرج من 
بيته متطهرا فيصلي الصلاة في الجماعة مع المس�لمين ثم يقعد ينتظر الصلاة الأخرى إلا 
والملائك�ة تقول: اللهم أغفر له، اللهم ارحمه، فإذا قمتم إلى الصلاة فاعدلوا صفوفكم 

وأقيموها وسدوا الفرج.

وعن الإمام الصادق  قوله: »الصلاة في جماعة تفضل على كل صلاة الفرد 
بأربع وعشرين درجة تكون خمس وعشرين صلاة«.

وكل تل�ك الأحادي�ث ت�دل على الأجر الكب�ير في صلاة الجماعة حيث تس�تفيد 
الجماعة ببركة أفرادها وتوفيقهم في الصلاة، وهي تعطي شحنة معنوية خاصة، وتحقق 

عنوان الجسد الواحد. 

ولق�د قال�وا إن في ص�لاة الجماعة فوائد عظيم�ة، عاجلة وآجلة، فأم�ا العاجلة: 
فال�رزق والبركة والنجاة وإس�تجابة الدع�اء وقضاء الحوائج. وأم�ا الآجلة: فالثواب 

العظيم والأجر الجسيم والقرب من اللهِ تعالى.

وم�ن عظم ث�واب صلاة الجماع�ة إذ أن المكلف لو صلى الفريضة منفردا س�قط 
وجوبها، ولكن يستحب للمصلي أن يعيدها جماعة، إماما كان أو مأموما.

ويمكن تلخيص فوائدها فيما يلي: 

- ظه�ور جماعة المس�لمين بمظه�ر الق�وة والش�وكة، وتنبيهه�م إلى الإنتظام في 
أعمالهم وطاعة للإمام في الصلاة، أو القيادة في الأمور الأخرى.

- الإهتمام بالصلاة لأنا عمود الدين.

- تعل�م من لا يحس�ن الص�لاة بدخوله مع الجماع�ة، وتعلمه لأح�كام دينه وما 
يرى في المجتمع من خلال ما يلقى من خطب وكلمات أثناء الصلاة.

- اجتماع الأخوان فيما بينهم وإفشاء السلام وإظهار الأخوة والعطف.



365حقيإرسليصقجبسعةي   

وحيث أن الإمام زين العابدين وصف إمام الجماعة بالس�فير »وأما حق إمامك 
في صلات�ك، ف�أن تعلم أنه قد تقلد الس�فارة بينك وبين الله«، والس�فير هو الماشي بين 
الناس بالصلح وقد ورد في معنى - الس�فارة بالكسر أنا الرس�الة - لذلك وجب أن 
ننظ�ر كي�ف هو حال س�فيرنا بينا وبين الله س�بحانه وما يب عليه، وم�ا يب له و أي 
شخص نختاره ليكون سفيرا بيننا وبين الله تبارك وتعالى، وليس كل ما هب ودب بل 
ي�ب أن تكون له صف�ات خاصة ومميزات منفردة فعليه ي�ب أن يختص إمام الجماعة 
من بين الناس بمزيد من صفاء القلب وإقباله على الله، والخشوع له، وينبغي ألا يكون 
باعثه وتحركه إلى المس�جد لإمامة الناس إلا القرب�ى ورجاء الثواب، فلو كان في بعض 
زوايا قلبه باعث خفي من حب الش�هوة والمنزلة في القلوب، أو الوصول إلى ما ينتظم 

به معاشه، فيكون ممن ضل وأضل وهلك فأهلك.

شروط الإمام: 

أولاً:يصزساليوصقبلوغيوصق قل،يفلا يصح الصلاة جماعة وراء الصغير غير البالغ 
ولو كان مميزاً.

رسأقة: يوز الإقتداء في صلاة الجماعة بأهل السنَّة إن كان لأجل الوحدة معهم 
ولكن لا يوز التكتف في الصلاة إلاَّ إذا كانت هناك ضرورة تقتضي ذلك.

ثسننسً:يطهسرزيصلموقم، فلا تصح إمامة ابن الزنا وهو المتولّد من غير عقد شرعي.

ثسقث�سً:يصق مصق�ة،يوهي الحال�ة النفس�انية الباعثة ع�لى ملازمة التق�وى المانعة من 
ارتكاب المحرمات الشرعية، ويكفي في إحرازها حسن الظاهر الكاشف عنها.

رس�أقة: يوز الإقت�داء بإمام الجماع�ة من دون معرف�ة واقعه إذا أح�رز المكلَّف 
عدالته بأي طريق كان.

رصي س:يصقذكورز.

رسأقة: لا تصح إمامة المرأة للرجل وأما إمامتها للنساء فلا بأس به.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 366

خامساً: سامة مساجده السبعة، فلا تصح إمامة فاقد أحد المساجد للواجد لها.

ه  سااس�اً: سامة نطقه، فلا تصح الجماعة وراء من لا يُخرج الحروف بشكل يعدُّ
أهل اللسان أنه قد أخرج الحرف بشكله الصحيح.

ع�لى أن ه�ذه الشروط موض�ع خلاف بين المس�لمين، فالش�يعة الإمامية يرونا 
  واجب�ة ملزم�ة، ولا تصح صلاة الجماعة بدونا، مس�تندين ع�لى أحاديث النبي
والأئمة الأطهار . وأما باقي المس�لمين، فلا يش�ترطون من ذلك شيئا، وعندهم 

من تقدم للصلاة - على علاته - يؤمهم.

شروط المأموم: 

مس�ألة: تجب نية الجماعة عن�د المأموم حتى تصح صلاته، فل�و لم ينوي الإقتداء 
بصلاة الجماعة فلا تصح جماعته بل تقع صلاته فرادى.

مسألة: يب تحديد الإمام في صلاة الجماعة من قِبَل المأموم وانه يصلي وراء فلان 
مثلًا أو وراء هذا الشخص الذي يعلم عدالته وإن كان لا يعرف إسمه.

مسألة : يب وحدة إمام الجماعة بأن ينوي المصلي الإقتداء بإمام واحد فلا تصح 
صلاته وجماعته إن نوى الإقتداء باثنين مثلًا.

شروط صلاة الجماعة: 

أولاً: تقدم الإمام على المأموم: يب تقدم الإمام على المأموم في صلاة الجماعة.

ثاني�اً: ع�دم البع�د بين موقف الإم�ام وموضع س�جود المأموم أكث�ر من خطوة 
متعارفة، وكذلك الأمر بين المأمومين أنفسهم من جهة الطول والعرض.

ثالثاً: عدم علو الإمام عن المأمومين بل يب أن يكون مساوياً لهم أو أدنى منهم 
من العلو، وأما علو المأموم عن الإمام أو المأمومين فلا إشكال به رجالاً ونساءً بشرط 

عدم كون العلو مفرطاً وغير متعارف.



367حقيإرسليصقجبسعةي   

رصي سً: عدم وجود حائل بين الإمام والمأمومين أو بين المأمومين أنفسهم إن كانوا 
رجالاً، وأما الحائل بين الرجال والنساء في صلاة الجماعة فلا إشكال به، إلاَّ بين النساء 

أنفسهم فانه لا يصح ذلك.

أحكام صلاة الجماعة: 

- أن لا يقل عدد الجماعة عن إثنين )الإمام والمأموم(.

ثانيا: صلاة الجمعة: 

تختزن الأمة الإس�لامية من أس�باب القوة في داخلها الشيء الكثير بحيث لو أنا 
اس�تفادت م�ن بعضها لأصبحت ليس في مص�اف الأمم المتقدمة فحس�ب بل لفاقت 

عليهم وقادتهم إلى خير الإنسانية بل وخير الكون أيضا.

وأس�باب القوة هذه أخذت بعداً معرفياً ومنهجياً في شتى المجالات التي تخص 
إنس�انية الإنس�ان، وبع�داً تطبيقي�اً يتمث�لُ في مجموعة كب�يرة من البرام�ج أو الطقوس 
والش�عائر الت�ي تراعي تطبي�ق المنهج وتحويله إلى واق�ع حي يتح�رك في واقع الناس، 

وتراعي أيضا إذابة العوالق الدنيوية التي تبعد الإنسان عن إنسانيته.

وم�ن المؤكد أن أس�باب القوة لدى أمتنا بل القوة الت�ي لا تضاهيها قوة أخرى، 
يتمثل في الكتاب العزيز والرس�ول العظي�م ، والأئمة الأطهار  والذي ما 

أن تمسكنا بهم لن نضل أبدا.

فالحج مثلًا نقطع بأنه سبب من أسباب قوة الأمة حيث يتجلى فيه التسليم المطلق 
للمولى عز وجل، وتنصهر الألوان والأعراق والقوميات لتقف بمظهر وحدوي رائع، 
وتتبل�ور في�ه الكثير من الرؤى، ويحدث فيه التعارف والتآلف بين كثير من المس�لمين، 

وغير ذلك.

ال�زكاة والأخم�اس والصدق�ات فإن�ا م�ن الرواف�د الإقتصادية المهم�ة للدولة 
والمؤسسات الإجتماعية وتدل على تماسك المجتمع وإيمانه وتكافله.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 368

وص�لاة الجماعة س�بب من أس�باب القوة حيث تتجس�د فيها النظ�ام والوحدة 
والتآلف، وغيرها.

وصلاة الجمعة هي الأخرى س�بب من أس�باب القوة عند المس�لمين حيث إنا 
تمثل التجس�يد الواعي للحضور الإسلامي، و بالش�عائر الإسلامية، ودورها البناء في 

واقع المسلمين ومستقبلهم.

وهكذا بقية الشعائر والعبادات والطقوس الدينية.

الجمعة لغة واصطلاحا: 

و إنما سمي جمعة لأنه تعالى فرغ فيه من خلق الأشياء فاجتمعت فيه المخلوقات 
يَتِ  و قيل لأنه تجتمع فيه الجماعات، وعَنْ أَبِي جَعْفَرٍ  قَالَ »قَالَ لَهُ رَجُلٌ كَيْفَ سُمِّ
هُ يَوْمَ  دٍ وَوَصِيِّهِ فِي الْميِثَاقِ فَسَ�ماَّ الْجُمُعَ�ةُ قَ�الَ إنَِّ اللهََّ عَزَّ وَجَلَّ جَمَعَ فيِهَا خَلْقَهُ لوَِلايَةِ مُحمََّ

الْجُمُعَةِ لِجَمْعِهِ فيِهِ خَلْقَهُ«. 

الْجُمُعَةُ »بضم الميم وهو المش�هور »أو الْجُمْعَةُ« بتس�كين الميم لغتان وجمعها جمع 
و جمع�ات ق�ال الف�راء و فيها لغة ثالثة جمع�ة بفتح الميم كضحكة و هم�زة، مأخوذة من 

الاجتماع كالفرقة من الافتراق.

وي�وم الجمعة هو أحد أيام الأس�بوع، س�مي بذلك لاجتماع الن�اس فيه لصلاة 
الجمعة أو مطلقا، وتس�مية هذا اليوم المبارك بهذا الاس�م من التس�ميات الإس�لامية، 
وقيل غير ذلك، وقد كان يسمى قبل الإسلام بيوم »العروبة«، و قيل إن أول من سماها 

جمعة كعب بن لؤي و هو أول من قال أما بعد.

مشروعية صلاة الجمعة: 

لا ش�بهة ولا خ�لاف في مشروعية صلاة الجمعة فهي واجب�ة في الجملة، بإجماع 
الأمة، بل إنا تعد من ضروريات الدين، وعليها دل الكتاب العزيز والروايات المروية 

. وأهل بيت العصمة  عن النبي



369حقيإرسليصقجبسعةي   

وإن�ما الخلاف في بعض شروطها كحضور الإمام وإذنه وبس�ط يده أو بس�ط يد 
نائب�ه الع�ام »الفقيه«، بعد الاتف�اق على أغلبها كالع�دد والمس�افة الفاصلة بين جمعتين 

وغيرهما.

صلاة الجمعة في القرآن الحكيم : 

م�ن الواض�ح أن الآي�ات الث�لاث الأخ�يرة )9، 10، 11( م�ن س�ورة الجمعة 
تتحدث عن صلاة الجمعة وبعض أحكامها: 

صلآخةيصلأولى:ي

لاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلَِى ذِكْرِ اللهَِّ وَذَرُوا  ذِينَ آمَنوُا إذَِا نُودِي للِصَّ َا الَّ }يَا أَيهُّ
كُمْ إنِ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ{.  الْبَيْعَ ذَلكُِمْ خَيْرٌ لَّ

ذِينَ آمَنوُا{ متوجه إلى المؤمنين، والفاسق  َا الَّ 1- ظاهر الآية في قوله تعالى }يَا أَيهُّ
مش�مول بالخطاب ومتوجه إليه، بلا فرق بينه وبين المؤمن، أما بناءا على قول من قال: 
إنه مؤمن مع كونه فاس�قا فواضح، وأما من قال بخلاف ذلك فيكون داخلا فيه أيضا 

على التغليب.

لَاةِ  2- جاء في تفس�ير الميزان على أن المراد بالنداء في قوله تعالى }إذَِا نُودِي للِصَّ
َذُوهَا هُزُوًا  لَاةِ اتخَّ مِ�ن يَوْمِ الْجُمُعَةِ{ الأذان كما في قوله س�بحانه }وَإذَِا نَادَيْتُ�مْ إلَِى الصَّ

مُْ قَوْمٌ لاَّ يَعْقِلُونَ{. وَلَعِبًا ذَلكَِ بأَِنَّ

3- }فَاسْ�عَوْا{ السعي يكون عدوا ومش�يا وقصدا وعملا، ويكون تصرفا في 
الصلاح والفساد«. 

 وفي المي�زان عن تفس�ير القم�ي، في رواي�ة أبي الجارود ع�ن أبي جعفر  في 
لاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلِى ذِكْرِ اللهَِّ وَ ذَرُوا  ذِينَ آمَنوُا إذِا نُودِيَ للِصَّ َا الَّ قوله }يا أَيهُّ
الْبَيْعَ{ يقول اسعوا امضوا و يقال اسعوا اعملوا لها و هو قص الشارب و نتف الإبط 
وتقليم الأظافر والغس�ل ولبس أفضل ثيابك وتطيب للجمعة فهي الس�عي يقول الله 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 370

}وَ مَنْ أَرادَ الْآخِرَةَ وَسَعى لَها سَعْيَها وَهُوَ مُؤْمِنٌ{، ومن ذلك يظهر أن المراد بالسعي 
لي�س خص�وص الإسراع في المشي، بل يدخل فيه كل ما يرتب�ط بالتهيؤ وتحصيل جميع 

المقدمات اللائقة بها.

4- ج�اء في مجم�ع البي�ان وفي المي�زان ع�لى أن المراد ب�� }ذِكْ�رِ اللهَِّ{ هي صلاة 
الجمعة أو الخطبة التي تتضمن ذكر الله والمواعظ، وإنما عبر عنها بالذكر لأنا تش�تمل 
على الصلاة والخطبتين المشتملتين على الحمد والثناء والدعاء والأمر بالمعروف والنهي 

عن المنكر وكلها تذكرنا بالله وكلها ذكر الله.

5- }وَذَرُوا الْبَيْ�عَ{ أمر بترك البي�ع والشراء، فالآية وإن لم تذكر الشراء وغيره 
من س�ائر الأعمال التي تحول دون أداء هذه الفريضة بتمامها إلا أن النهي على ما يفيده 
الس�ياق ش�امل لكل عمل يشغل عن صلاة الجمعة س�واء كان بيعا أو غيره وإنما علق 

النهي بالبيع لكونه من أجلى المصاديق التي تشغل الإنسان عن الصلاة.

كُمْ إنِ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ{ تأكيد على حقيقة قد تغيب عن بعض  6- }ذَلكُِ�مْ خَيْرٌ لَّ
م�ن البشر وهي أن أوامر الله ونواهيه لا يريد منها الباري عز وجل إلا الخير للإنس�ان 
لذا يب عليه التس�ليم و بالإئتمار بأوامره والانتهاء بنواهيه سبحانه، فحضور الجمعة 

واستماع الذكر وأداء الفريضة وترك البيع خير لكم وأنفع عاقبة لكم.

وا فِي الْأرَْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللهَِّ  لَاةُ فَانتَ�شِرُ الآي�ة الثانية: }فَإذَِا قُضِيَ�تِ الصَّ
كُمْ تُفْلِحُونَ{. عَلَّ وَاذْكُرُوا اللهََّ كَثيًِرا لَّ

وا فِي الأرَْضِ{  1- ج�اء في المي�زان أن الأمر بالانتش�ار في قوله تعالى }فَانتَ�شِرُ
يفيد أمرا واقعا بعد الحظر فيفيد الجواز والإباحة دون الوجوب وكذا قوله: )وابتغوا، 

واذكروا(.

2- }وَابْتَغُ�وا مِ�ن فَضْ�لِ اللهَِّ{ فضل�ه جل وع�لى لا يعد ولا يحصى ل�ذا ينبغي 



371حقيإرسليصقجبسعةي   

السعي إليه والجد في طلبه ولا يكون ذلك إلا بفعل الطاعات كالدعاء وعيادة المرضى 
وحضور الجنائز وزيارة الأخوان في الله وما شابه ذلك، وقيل هذا أمر بزيادة التعقيب 

الذي يستحب يوم الجمعة. وعلى أي فإن العموم شامل لجميع ما ذكر وما شاكله.

كُمْ تُفْلِحُونَ{  عَلَّ 3- الم�راد من الأمر بالذكر في قوله تعالى }وَاذْكُرُوا اللهََّ كَثيًِرا لَّ
أعم من الذكر اللفظي فيش�مل ذكره تعالى قلبا بالتوجه إليه باطنا، والفلاح النجاة من 
كل ش�قاء، وه�و في المورد بالنظر إلى ما تقدم من حدي�ث التزكية والتعليم وما في الآية 
التالية من التوبيخ والعتاب الش�ديد، وذلك أن كثرة الذكر يفيد رسوخ المعنى المذكور 
في النفس وانتقاشه في الذهن فتنقطع به منابت الغفلة ويورث التقوى الديني الذي هو 

كُمْ تُفْلِحُونَ{ )آل عمران - 200(. قُواْ اللهَّ لَعَلَّ مظنة الفلاح. قال تعالى: }وَاتَّ

وقيل المراد من ذلك هو ذكر الله في التجارة.

وا إلَِيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا قُلْ مَا عِندَ اللهَِّ  ارَةً أَوْ لَهوًْا انفَضُّ صلآخ�ةيصقثسقث�ة: }وَإذَِا رَأَوْا تِجَ
ازِقِيَن{. هْوِ وَمِنَ التِّجَارَةِ وَاللهَُّ خَيْرُ الرَّ نَ اللَّ خَيْرٌ مِّ

1- اتفقت روايات الش�يعة والس�نة إجمالا في سبب نزول هذه الآية، ومن ذلك 
م�ا روى جاب�ر بن عبد الله: ق�ال: قدم عير لدحي�ة الكلبي فيها طع�ام، للمدينة بعدما 
أصابته�م مجاع�ة، فاس�تقبلوه بالله�و والمزام�ير والطب�ول وكانوا م�ع النبي  في 
الصلاة فلما س�معوا ص�وت الطبول والمزام�ير »انفضوا« أي تفرق�وا إلى العير وتركوا 

النبي  وحده قائما.

فق�ال عليه أفضل الصلاة والس�لام ل�و تبايعتم حتى لا يبقى منكم أحد لس�ال 
بكم الوادي نارا ولولا هؤلاء لسومت لهم الحجارة من السماء فأنزل الله الآية.

2 - الفض، كسر الشئ والتفريق بين بعضه وبعض، وعنه استعير انفض القوم 
وا« هو من فضضت القوم فانفضوا: أي فرقتهم فتفرقوا، والمعنى تفرقوا إليها. و»انفَضُّ



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 372

وا إلَِيْهَ�ا{ التجارة واضحة وأما اللهو فهو اس�تعمال  �ارَةً أَوْ لَهْ�وًا انفَضُّ 3 -}تِجَ
آلات الله�و م�ن المعازف والطبول والمزامير وما ش�ابهها للإعلام ع�ن وصول قوافل 
التجارة، و»إليها« أي إلى التجارة، وقيل إليهما لأن انفضاض البعض قد يكون للتجارة 

والبعض الآخر قد يكون للهو.

4 – }وَتَرَكُوكَ قَائِمًا{ أي تخطب قائما.

قال جابر بن سمرة: ما رأيت رسول الله  يخطب إلا وهو قائم فمن حدثك 
أنه خطب وهو جالس فكذبه.

  وفي الدر المنثور، أخرج ابن أبي شيبة عن طاووس قال: خطب رسول الله
قائما وأبو بكر وعمر وعثمان، و إن أول من جلس على المنبر معاوية بن أبي سفيان.

لَ مَنْ خَطَبَ وَهُوَ  ورواي�ة مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْ�بٍ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْ�دِ اللهَِّ  »إنَِّ أَوَّ
جَالِ�سٌ مُعَاوِيَةُ وَ اسْ�تَأْذَنَ النَّاسَ فِي ذَلكَِ مِنْ وَجَ�عٍ كَانَ فِي رُكْبَتَيْهِ وَكَانَ يَخْطُبُ خُطْبَةً 
وَهُ�وَ جَالسٌِ وَ خُطْبَ�ةً وَهُوَ قَائِمٌ يَْلِسُ بَيْنهَُمَا ثُمَّ قَالَ الْخطُْبَةُ وَهُ�وَ قَائِمٌ خُطْبَتَانِ يَْلِسُ 

.» مُ فيِهَا قَدْرَ مَا يَكُونُ فَصْلَ مَا بَيْنَ الْخطُْبَتَيْنِ بَيْنهَُمَا جَلْسَةً لَا يَتَكَلَّ

صلاة الجمعة في السنة النبوية: 

حظي�ت ص�لاة الجمعة في الس�نة النبوية المطهرة باهتمام واس�ع بلغ ح�د التواتر 
الإجمال، قال بعض الأعلام »ولا يبعد دعوى تواترها بل لا شبهة في تواترها الاجمال 
للقط�ع بصدور بعضه�ا من المعصوم  وع�دم مخالفة جميعها للواق�ع، وقد أناها 
بع�ض الأعلام إلى مائتي حديث، أربعون حديثا بين، صحيح وحس�ن وموثق صيح 
في الوجوب، وخمس�ون حديثا ظاهره الوجوب، وتسعون حديثا يدل على مشروعيتها 

في الجملة وعشرون حديثا يستفاد من عمومه وجوبها وإليك بعضا منها: 

  1- ذكر الشيخ المفيد في كتابه »المقنعة«: أن الرواية جاءت عن الصادقين
أن الله ج�لّ جلال�ه ف�رض على عب�اده من الجمع�ة إلى الجمعة خمس�اً وثلاثين صلاة، لم 



373حقيإرسليصقجبسعةي   

ذِينَ  َا الَّ يف�رض فيها الاجت�ماع إلا في صلاة الجمعة خاصة، فقال جلّ من قائل: }يَا أَيهُّ
كُمْ  لَاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلَِى ذِكْرِ اللهَِّ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلكُِمْ خَيْرٌ لَّ آمَنوُا إذَِا نُودِي للِصَّ

إنِ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ{.

2 - وجاء في الحديث عن الإمام الصادق  »ما من قدم سعت إلى الجمعة 
إلا حرم الله جسدها على النار«.

3- وفي بحار الأنوار وعن علي  أنه قال: ليس على المسافر جمعة ولا جماعة 
  أن�ه قال: أتى رس�ول الله  ولا تشري�ق، إلا في م�صر جام�ع. وع�ن جعفر
بخم�س وثلاثين صلاة في كل س�بعة أيام، منها صلاة لا يس�ع أح�دا أن يتخلف عنها 
إلا خمس�ة: المرأة والصبي و المس�افر والمريض والمملوك، يعني صلاة الجمعة مع الإمام 
الع�دل. وع�ن علي  أنه قال: إذا ش�هدت المرأة والعبد الجمع�ة أجزأت عنهما من 
ص�لاة الظه�ر. وعن أبي جعفر محمد بن علي  أنه ق�ال: تجب الجمعة على من كان 
منه�ا ع�لى فرس�خين إذا كان الإمام عدلا. وعن جعفر بن محم�د  أنه قال : يمع 

القوم يوم الجمعة إذا كانوا خمسة فصاعدا، وإن كانوا أقل من خمسة لم يمعوا. 

4 – وفي بحار الأنوار عن رسالة الجمعة: للشهيد الثاني في وجوب الجمعة قال: 
قال النبي : الجمعة حق واجب على كل مسلم إلا أربعة: عبد مملوك، أو امرأة أو 

صبي أو مريض. قال : وقال : من ترك ثلاث جمع تهاونا بها طبع الله على قلبه.

 5 - ع�ن أبي جعف�ر الباقر  قال: »صلاة الجمع�ة فريضة، والاجتماع إليها 
فريضة مع الإمام، فإن ترك رجل من غير علة ثلاث جمع فقد ترك ثلاث فرائض، ولا 

يدع ثلاث فرائض من غير علة إلا منافق«.

6- جاء في مجالس الصدوق، عن الصادق  عن آبائه  قال »قال أمير 
المؤمنين  الناس في الجمعة على ثلاثة منازل رجل ش�هدها بإنصات وسكون قبل 
الإمام وذلك كفارة لذنوبه من الجمعة إلى الجمعة الثانية وزيادة ثلاثة أيام لقول الله عز 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 374

وج�ل }مَنْ جاءَ باِلْحَسَ�نةَِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثالِها{ ورجل ش�هدها بلغط وملق وقلق فذلك 
حظه ورجل ش�هدها والإمام يخطب فقام يصلي فقد أخطأ الس�نة وذلك ممن إذا س�أل 

الله عز وجل إن شاء أعطاه و إن شاء حرمه«. 

فتاوى العلماء في صلاة الجمعة: 

يرى السيد الخوئي J أن صلاة الجمعة واجبة تخييرا، بمعنى: أن المكلف مخير 
ي�وم الجمعة ب�ين إقامة صلاة الجمعة إذا توفرت شرائطها وب�ين الإتيان بصلاة الظهر، 
ف�إذا أقام الجمعة مع الشرائ�ط أجزأت عن الظهر، وإذا أُقيم�ت الجمعة في بلد واجدة 

لشرائط الوجوب والصحة وجب الحضور على الأحوط »وجوبا«.

وشرائط الوجوب هي: 

دخول الوقت، واجتماع خمسة أو سبعة أشخاص عند »الإمام الخميني«، أحدهم 
الإمام، ووجود الإمام الجامع لشرائط الإمامة من العدالة وغيرها مما يش�ترط في إمامة 
الجماعة بإضافة التمكن من إلقاء الخطبتين، ويرى البعض اشتراط الفقاهة أو الإجازة 

من الفقيه بالإضافة إلى ما ذكر.

شرائط ال حة هي : 

 أولاً: الجماع�ة، وأن لا تك�ون المس�افة ب�ين الم�كان التي تقام فيه ص�لاة الجمعة 
والم�كان الآخر أقل من فرس�خ، وهي خمس�ة كلم وخُمس الكيلوم�تر، وقراءة خطبتين 

قبل الصلاة.

ويق�ول الإمام الخميني رضوان الله عليه: تجب ص�لاة الجمعة في هذه الأعصار 
مخيرا بينها وبين صلاة الظهر، والجمعة أفضل والظهر أحوط، وأحوط من ذلك الجمع 
بينهما، فمن صلى الجمعة سقطت عنه صلاة الظهر على الأقوى، لكن الأحوط الإتيان 

بالظهر بعدها.



375حقيإرسليصقجبسعةي   

ويقول الش�هيد الس�يد محمد باقر الصدر J : »تجب على وجه التخيير ابتداءً، 
وتج�ب على وجه الحتم انتهاءً، وذلك أن المكلف�ين في هذه الحالة يب عليهم أن يؤدوا 
الفريض�ة في ظه�ر يوم الجمع�ة، إما بإقام�ة صلاة الجمع�ة جماعة على نح�و تتوفر فيها 
الشروط السابقة، وإما بالإتيان بصلاة الظهر، وأيهما أتى به المكلف أجزأه وكفاه، غير 
أنّ إقامة صلاة الجمعة أفضل وأكثر ثواباً، وهذا هو الحكم الثاني لصلاة الجمعة ويعبر 

عنه ب� »الوجوب التخييري لإقامة صلاة الجمعة«.

والسيد القائد الخامنئي »دام ظله« يتفق مع الآخرين في أن صلاة الجمعة واجبة 
وجوبا تخييريا إلا أنه يؤكد على ضرورة الإهتمام بها.

فف�ي مع�رض رده ع�لى س�ؤال ع�ن المش�اركة في ص�لاة الجمع�ة إذا كان هناك 
أش�خاص لا يعتق�دون بعدالة إمام الجمعة، فهل يس�قط عنهم تكليف المش�اركة فيها 

أم لا ؟ 

فأجاب »دام ظله«: »صلاة الجمعة وإن كانت في الوقت الحاضر واجبا تخييريا، 
ولا ي�ب الحضور فيها، لك�ن بالنظر إلى فوائد وأهمية الحض�ور في صلاة الجمعة، فلا 
ينبغ�ي للمؤمن�ين حرم�ان أنفس�هم من ب�ركات الحضور في مث�ل هذه الص�لاة لمجرد 

التشكيك في عدالة إمام الجمعة، أو لأعذار واهية أخرى«.

وفي جوابه لمن لا يشارك في صلاة الجمعة لعدم المبالاة بها أو لاختلاف وجهات 
النظر؟ 

قال س�ماحته: »ترك الحضور والمش�اركة في صلاة الجمعة العبادية السياسية من 
أج�ل ع�دم المبالاة بها مذموم شرعا، والإباء عن المش�اركة فيها بص�ورة دائمة ليس له 

وجه شرعي«.)1(

)1( موقع الشيعة.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 376

ثانياً: - يب على المأموم متابعة الإمام في الأفعال، فلا يوز له التقدم عليه بأي 
فعل من الأفعال.

مسألة: لو كبرَّ المأموم سهواً قبل الإمام فهو بالخيار فإما أن يكمل صلاته منفرداً 
ويتمها أو يعدل بها إلى النافلة ويقطعها ثم يعاود الدخول في الجماعة.

مسألة: إذا تقدم المأموم على الإمام سهواً، فتارة يكون التقدم في الأجزاء وأخرى 
ت صلاته  في الأركان ما عدا تكبيرة الإحرام، فإن كان في الأجزاء فلا شيء عليه وصحَّ

ويتابع مع الإمام.

وأما إذا كان التقدم في الأركان كأن يرفع رأس�ه في الركوع قبل الإمام، فإن كان 
الإمام لا يزال راكعاً فعليه العودة إلى الركوع ولا تر الزيادة الركنيَّة في هذه الحالة.

وأم�ا إذا رفع الإمام رأس�ه م�ن الركوع فيتاب�ع المأموم الص�لاة جماعة ولا شيء 
علي�ه، وكذلك الح�ال لو حصل هذا الأمر بالس�جود أو ركع وس�جد قبل الإمام فإن 
عليه العود إلى القيام أو الجلوس ثم السجود والركوع مع الإمام وتصح صلاته جماعة.

مس�ألة: لا يتحمل الإمام ع�ن المأموم في صلاة الجماعة إلاَّ الق�راءة في الركعتين 
الأوليين وأما كل الأقوال والأذكار في الصلاة فتبقى واجبة على المأموم.

مس�ألة: لا يش�ترط اتحاد الصلاة بين الإمام والمأموم من جهة الأداء والقضاء أو 
الق�صر والت�مام أو الظهر والعصر، فيجوز لم�ن يصلي القصر الإقتداء بم�ن يصلي تماماً 
وكذلك من يصلي قضاء أن يقتدي بمن يصلي الأداء، وكذا من يصلي الظهر أن يقتدي 
بم�ن يص�لي العصر، نعم لا يصح الإقتداء بمن يصلي اليومية بمن يصلي صلاة الأيات 

أو العيد.

مسألة: يوز للمأموم العدول عن الائتمام إلى الانفراد إلاَّ في صورة إتيانه بشيء 
يمنع صحة صلاته منفرداً كمن أتى بركن زائد كالركوع في صلاة الجماعة لمتابعة الإمام 



377حقيإرسليصقجبسعةي   

فانه لا يصح له بعد ذلك الانفراد عن الجماعة.

ع�ودا ع�لى بدأ، ث�م يس�تطرد الإمام ع�لي  في الأم�ور التي يتحمله�ا إمام 
الجماع�ة »وتكل�م عنك ولم تتكلم عنه، ودعا لك ولم ت�دع له، فإن كان لك في شيء من 
ذل�ك وتقصير كان به دونك، وإن كان آثما لم تكن شريكه فيه، ولم يكن لك عليه فضل 

فوقى نفسك بنفسه، ووقى صلاتك بصلاته«.

إضافة إلى تحمله الس�فارة والوفادة إلى الله تعالى عن جميع المأمومين فإنه يتحمل 
الق�راءة عنهم وذل�ك بقراءة الس�ورتين في الركعة الأولى والثانية، ودعا لك س�واء في 
القن�وت أو في موارد الدعاء لأن إمامته تس�تدعي أن يدع�وا لجماعة المصلين ويتحدث 
عنه�م، وحيث أن الدع�اء للإخوان أوجب لإس�تجابة الدعاء، والأه�م من ذلك أنه 
كفاك هم المقام بين يدي الله والمساءلة له فيك ولم تكفه ذلك، فأنت مسؤول عن نفسك 
فقط، ومحاس�ب على حس�ن أدائك لصلاتك فقط، وأما هو فمس�ؤول عن حسن أداء 
ص�لاة الجماعة للمأمومين، وقد وضع نفس�ه في مقام المس�اءلة في ح�دود تكليفه كإمام 
للجماعة، بأن تتوفر فيه شروط التصدي وإس�قاط التكليف عن المأمومين وعن نفسه، 

فلو افترضنا انه أخطأ أو قصر فالمسؤولية عليه وحده. 

ه�ذه النفح�ات الإلهي�ة تخرج من مش�كاة واحدة حي�ث أكد أم�ير المؤمنين علي 
 في وصيت�ه لمحمد ب�ن أبي بكر حين ولاه مصر: »وانظ�ر إلى صلاتك كيف هي، 
فإنك إمام لقومك »ينبغي لك« أن تتمها ولا تخففها، فليس من إمام يصلي بقوم يكون 
في صلاته�م نقص�ان إلا كان علي�ه، لا ينقص من صلاتهم شيء، وتممه�ا وتحفظ فيها، 

يكن لك مثل أجورهم، ولا ينقص ذلك من أجرهم شيئا.

وإن ترتب على عمله إثم فلا ينس�حب ع�لى المأمومين، لذا »وان كان آثما لم تكن 
شريكه فيه« بينما ينسحب إيابيات عمله عليهم، كما يكسب أجرا إضافيا من أجورهم 

يضاف اليه من دون أن ينقص من أجرهم شيئا.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 378

إضاف�ة ع�لى ذلك »أنه وقى نفس�ك بنفس�ه، ووق�ى صلاتك بصلات�ه« فحماك 
بطاعت�ه لتكس�ب م�ن خيراتها، وحم�اك بصلاته فأحس�نت أداء صلات�ك فارتحت من 
الخلل المحتمل أثناء أداء الصلاة، كل تلكم تجعله يستحق الشكر والفضل والمكافأة لا 
ماديا بل معنويا وكلنا يعرف ما للش�كر من فوائد جمة تزيد من ترابط وأواص الأفراد 

والجماعات.

ولا يعزب علينا أن صفة الش�كر من أخلاقيات الإسلام والإنسان المؤمن وفيه 
الحث وتشجيع الآخرين على عمل الخير والإحسان.



حق الجليس 

رحلة حقوقية 

صلأذََى رِتَي صققُلُوْبِي حِمْظِي علىي وَصحْ��إَصْي
خ  ب صق��ت��ن��سف��إي ي�� ��مي ف��إج��وع��ه��سي

ه واُّ ي��ن�سف��إي إذصي صق���قُ�ل�وبَي إنِّي
خُشَْ بُ لاي ك��سْ��إُه��سي صق��زُجَ��سجَ��ةِي شِ��بْ��هُي

ي�ب زلٍ صلأن���سلي ع��تي صستط تي ر��سي ك��تي
خُْ حَبُ لاي صق���وَرَىي رِ��تَي �ثنِْإَي صقكَّ ي إنَِّ

يه ي�حظىي س�ن�مصًي ج�ل�نسكي وصج� �لي
رِ��تَ�أَاِّبُ ع�ساِ�لٌي قَ�بِ�ن�ْبٌي حَ��بْ�إٌي

ن نحت  ا�ب�لتي إني ن حت�كي ف�ل�قمي
وخ��وه��ب خ�����ب��سعي ر��سي أغ��ل��ىي فسق�ن حي

إن الحدي�ث ع�ن الجلي�س الصال�ح حدي�ث ذو ش�جون، أيا كان ه�ذا الجليس 
شخصا حقيقيا أم شخص معنويا وأعني به الكتاب. 

قال الشاعر المتنبي: 
سسيحٍ سَ��إْجُي نَىي صقمُّ ف ي رَكسنٍي ي كتِسبُأعَ��زُّ صق��زّر��سنِي ف ي جَلنعٍي وَخَ��ن��إُي

ولن نجد أنا وأنت جليسا خير من كتاب الله الكريم، قال أرباب العلم إن انت 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 380

اردت أن يكلم�ك الله فجال�س كتاب�ه واقرأه، وإن اردت ان تخاط�ب الله فبادر بدعائه 
والإبتهال اليه.

ادِقِيَن{  ول�و لم يك�ن في كت�اب الله عز وج�ل إلا هذه الآي�ة }وَكُونُ�واْ مَ�عَ الصَّ
لكف�ى، فه�ي ع�لى إيازه�ا وقصرها جمع�ت كل صف�ات الجلي�س الحس�ن، الجليس 
الصادق في القول، الصادق في الحديث، الصادق في العمل، الصادق في النية، والطلب 
والحث والأمر بمجالس�ته وصحبته والكون معه. ولا أقول هنا ان تقتصر القراءة على 
كتاب الله، بل وتش�مل كتب علم الأخلاق والعلوم الأخرى والتجارب المنقولة فيها 

للإستفادة منها.

م�ا أروع النظام الاجتماعي الذي خططه الإس�لام فقد رعى فيه جميع الش�ؤون 
الإجتماعية والفردية، وقارب فيه ما بين العواطف والمشاعر، وقض فيه على جميع ألوان 
الحزازات التي تباعد بين المس�لمين، وتفرق جماعتهم، وكان من بين ما س�نه الإس�لام 
في ه�ذا المج�ال حقوق الجليس، وقد رع�ى فيها الآداب رعاية كاملة وهي حس�ب ما 
أعلنها امامنا زين العابدين  في مقطوعته الرائعة حق الجليس. وهو الحق الواحد 

والثلاثون من رسالة الحقوق والخامس من باب »حقوق الآخرين«.

حق الجليس 

وَأمّا حَقُّ الَجليِعِ فَأَنْ يُلنَِ لَهُ كَنَمَكَ، وَيُطيِبَ 
مْظِ ولا يُغْإِق  لَهُ جَانبَِكَ، وَيُنِْ مَهُ فِي مَُارَازِ اللَّ
مْظِ  ظْتَ ويَقُْ دَ فِي اللَّ فِي نَ�زْعِ اللَّحْ��ظِ إذَا لَحَ
ليِعَ إلَيْهِ  إلَى إفْهَامِ�هِ إذَا لَمَظْتَ. وَإنْ كُنْتَ الْجَ
يَ�ارِ وَإنْ كَانَ الَجالعَِ  كُنْ�تَ فِي الْقِيَامِ عَنْهُ بالْخِ
إلَيكَ كَانَ بالِخيَ�ارِ. ولا يَقُومُ إلا ب��إذْنهِِ. وَلا 

زَ إلا باللهِ. قُوَّ



381حقيصقجلنعي   

إن الجلي�س الحس�ن ل�ه التأث�ير الإيابي لس�لوك طريق الإس�تقامة ك�ما لجليس 
الس�وء الأثر الس�لبي للإنحراف، وكما ان للأطباء منهجين في معالجة المرضى: أحدهما 
إي�ابي فيقول�ون للمريض خذ هذا العلاج، وألآخر س�لبي، فيقول�ون له لا تأكل هذا 
ولا ت�شرب ه�ذا، فكذلك المنهج الديني يش�ابه المنهج الطبي تماما، فيقولون للمس�لم 
أقم الصلاة، ليكن كس�بك حلالا، وت�زوج، ومن جهة أخرى يقولون له لا تكذب لا 
ت�سرق ولا تظلم زوجتك، وهذا هو الجانب الس�لبي، وبكمل�ة أخرى الواجبات هي 

الجانب الإيابي، أما المحرمات فهي الجانب السلبي.

وعلي�ه كما حض على الكون مع الصادق�ين، كذلك حذر ونى من الجلوس مع 
ذِينَ يَخُوضُونَ  الذي�ن يخوضون في آيات الله بالباطل فقال عز من قائل: }وَإذَِا رَأَيْتَ الَّ
هِ{. وهذا م�ا نعني به العلاج  فِي آيَاتنَِ�ا فَأَعْ�رِضْ عَنهُْمْ حَتَّ�ى يَخُوضُواْ فِي حَدِي�ثٍ غَيْرِ

السلبي.

إن للجل�وس اداب�ا وأحكاما، وللجلي�س حقوقا وعليه التزامات ومما لا ش�ك 
فيه أن المرأ يتأثر بجليس�ه إن س�لبا أو إيابا ويكتسب من أخلاقه، لذلك اهتم الشارع 
المقدس، »بل ما تمليه الفطرة والعقل الس�ليم والدراس�ات الحديثة« بموضوع الجليس 
ومم�ا روي ع�ن أمير المؤمنين ع�لي  انه كان يقول: »جليس الخ�ير نعمة، وجليس 

الشر نقمة«.

قال أبو الوفاء عمر اليافي: 
اإخنه عتي وسلي يسألي لاي صقبإءي ي�ه�ت�مييعتي يسق�طب�عي عنهي اق�ن�لٌي فمنهي
ف��ك��لّيا��إخ�تٍييسق��ب�ق�سرنيخ�قتمييولاييمعيف يوف�قيصق�ط�بسعيإذصيصا��ت�مت
ق�ت� ب�حيف يث�وبيصقك�بسلاتيرإي�ميوإنيي طحبياورسًيف سحبيخنسرهم
خسيصسحيصحب�ةً صق�سوءي صقإايوجسنبياإختي فتإاىيرعي ولايي حبيصلأراىي

وقب�ل أن نتط�رق لحقوق الجلي�س، يب علين�ا أن نعرف من نجال�س وما هي 
المجال�س الت�ي ي�ب أن نؤمه�ا ونرتاده�ا ونذه�ب إليه�ا، وقد بين�ت لن�ا الكثير من 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 382

الأحاديث والأقوال المأثورة بنوع من التفصيل وأشارة إليها: 

المجالس: 

1 – المجال�ع بالأمانة: وه�ي المجالس التي يأمن الجال�س فيه على دمه وفرجه 
وماله وسره، بل على دماء الآخرين وفروجهم وأموالهم.

ورد ع�ن رس�ول الله : ال�م�ج�ال��س بالامان�ة، الا ثلاث�ة مجالس: مجلس 
س�فك فيه دم حرام، ومجلس اس�تحل فيه فرج حرام، ومجلس اس�تحل فيه مال حرام 

بغير حقه.

وع�ن��ه  : ال�م�ج�ال��س بالأمان�ة، وافش�اء سر اخيك خيان�ة، فاجتنب 
ذلك، واجتنب مجلس العشيرة.

وع�ن�ه  : المجالس بالامانة، ولا يحل لمؤمن ان يأثر عن مؤمن او قال: عن 
اخيه المؤمن قبيحا.

وع�ن�ه  : انما يتجالس المتجالس�ان بامانة اللهّ، فلا يحل لاحدهما ان يفشي 
على اخيه مايكره.

2 – مالع الذكإ: وهي المجالس التي يذكر فيها اسم الله عز وجل.

 فعن الإمام علي  : عليك بمجالس الذكر. 

وع�ن رس��ول الله  : ارتع�وا في ري�اض الجنة. قال�وا: يارس�ول اللهّ، وما 
رياض الجنة ؟ قال: مجالس الذكر.

وع�ن��ه  : م��ا ق�ع��د ع�دة م�ن أه��ل الأرض ي�ذك��رون اللهّ الا ق�عد 
معهم عدة من الملائكة.

وع�ن�ه  : المجالس ثلاثة: غانم وسالم وشاحب، فاما الغانم فالذي يذكر 
اللهّ تعالى فيه، واما السالم فالساكت، واما الشاحب فالذي يخوض في الباطل.



383حقيصقجلنعي   

وعن الإم�ام ال�ب�اق�ر  : المجالس ث�لاث�ة: س�الم وغانم وشاجب، فالسالم 
الصامت، والغانم الذاكر، والشاجب الذي يلفظ ويقع في الناس.

وع�ن ل�ق�مان  : اختر المجالس ع�لى عينيك، فان رأيت قوم�ا يذكرون اللهّ 
عزوج�ل فاجلس معهم، فانك ان تك عالما ينفعك علمك ويزيدونك علما، وان كنت 

جاهلا علموك، ولعل اللهّ ان يصلهم برحمة فتعمك معهم.

وع�ن الإم�ام زين العابدي�ن  - في دعائه - : واجعلنا من الذين اش�تغلوا 
بالذكر عن الشهوات، حتى جالت في مجالس الذكر رطوبة السنة الذاكرين.

وع�ن الإم��ام ال�ص��ادق  : م�ا اج�تم�ع قوم في مجلس لم يذك�روا اللهّ ولم 
يذكرونا الا كان ذلك المجلس حسرة عليهم يوم القيامة.

وعن رسول الله  : اذا رايتم روضة من رياض الجنة فارتعوا فيها. قيل: يا 
رسول اللهّ، وما روضة الجنة ؟ فقال : مجالس المؤمنين.

وع�ن الإم��ام ال�رض��ا  : م�ن ج�ل�س م�ج�ل�س��ا ي�ح�ي�ا في�ه أمرنا لم 
يمت قلبه يوم تموت القلوب.

وع�ن الإم��ام ال�ص��ادق  - لفضيل - : تجلس�ون وتحدث�ون ؟ قال: نعم 
جعل�ت ف�داك. قال: ان تل�ك المجالس احبها، فاحي�وا امرنا يا فضي�ل، فرحم اللهّ من 

أحيا أمرنا.

3ي-يمسق�عيصلخب�إ: وه�ي المجال�س التي ي�شرب فيه�ا الخمور والمس�كرات، 
وتشمل الملاهي الليلية والحوانيت وكل مكان يتواجد فيه هذه الأشياء.

فعن أمير المؤمنين الإم�ام ع�ل�ي  : لا ت�ج�ل�س�وا على مائدة يشرب عليها 
الخمر، فان العبد لا يدري متى يؤخذ.

4 – صلمجسقعيصقت ينهىيعنهسيصقكتسب: وهي المجالس التي ورد ذكرها في القرآن 
الكريم وورد النهي عن الجلوس فيها.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 384

- مالع المنكإ قال تعالى :

بيِلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنكَرَ{ جَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّ }أَئِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّ

- المجالع التي يكمإ الله فيها، قال تعالى : 

لَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إذَِا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللهِّ يُكَفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا   }وَقَدْ نَزَّ
هِ{. تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِ

المجال�س الت�ي يخوض�ون فيها آي�ات الله بالباطل ويس�ب فيها أه�ل الحق، قال 
ذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتنَِ�ا فَأَعْرِضْ عَنهُْمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ  تع�الى: }وَإذَِا رَأَيْتَ الَّ

كْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالميَِِن{. يْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّ ا يُنسِيَنَّكَ الشَّ هِ وَإمَِّ غَيْرِ

لَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ{- :  وعن الإمام الصادق  - في قوله تعالى: }وَقَدْ نَزَّ
انما عنى بهذا »اذا سمعتم« الرجل »الذي« يحد الحق ويكذب به ويقع في الائمة، فقم 

من عنده ولا تقاعده كائنا من كان.

وعن الإم�ام ال�رض�ا  - أيضاً -: اذا سمعت الرجل يحد الحق ويكذب 
به ويقع في اهله، فقم من عنده ولا تقاعده.

وعن رس�ول الله  : من كان يؤمن باللهّ واليوم الاخر فلا يلس في مجلس 
ذِينَ  يس�ب في�ه امام، او ي�غ�ت�اب ف�ي�ه مس�لم، ان اللهّ يقول في كتاب�ه: }وَإذَِا رَأَيْتَ الَّ
يْطَانُ  ا يُنسِيَنَّكَ الشَّ هِ وَإمَِّ يَخُوضُونَ فِي آيَاتنِاَ فَأَعْرِضْ عَنهُْمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِ

كْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالميَِِن{. فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّ

5 - الطإق�ات: وق�د ورد النهي عن الجلوس فيه�ا واتخاذها مجالس لأنا تؤذي 
المارة والجيران وربما يرتاب منها الآخرون.

ع�ن�ه  : إي�اك والجل�وس في الطرقات. الإمام ع�لي  : من كان يؤمن 
باللهّ واليوم الاخر فلا يقوم مكان ريبة.

ورد عن رسول الله  أنه قال: »إياكم والجلوسَ على الطرقات«.



385حقيصقجلنعي   

فقالوا: ما لنا بد، إنما هي مجالسنا نتحدث فيها.

فق�ال : »ف�إذا أبيتم إلا المجالس، فأعطوا الطري�ق حقها«. قالوا: وما حق 
الطريق؟

ق�ال : »غ�ض البصر، وكف الأذى، ورد الس�لام، وأمر بالمعروف، وني 
عن المنكر«.

من نجالس : 

1-يمسقسةيصق قاء: الشورى ضم عقول الناس إلى عقلك »ماندم من استشار«، 
وقالت الحكماء: العاقل يعرف ويستش�ير؛ لعله يد أفضل من رأيه، والجاهل لايعرف 

ولايستشير؛ لفرحه بعقله.

وق�ال أمير المؤمنين ع�لي  : جالس العقلاء، أعداء كان�وا، أم أصدقاء فإن 
العقل يقع على العقل. وعنه رأي الشيخ »بتجاربه وعقله« أحب ال من جلد الغلام.

2-يمسقسةيأهليصق لم: ليس هناك مجالسة أفضل من مجالسة العالم، في أي ميدان 
كان التخص�ص فه�ي أنفع دني�ا وآخرة، فعن رس�ول الله  المرأ ع�لى دين خليله 

وقرينه.

وفي غرر الحكم ودرر الكلم عن علي  جالس العلماء تس�عد، وعنه جالس 
العلماء تزدد علما، وعنه أيضا جالس العلماء يزدد علمك ويحس�ن أدبك وتزك نفسك. 
وعن رس��ول الله  : ق�الوا الحواريون لعيس�ى  : يا روح اللهّ، فمن نجالس 
اذا ؟ قال: من يذكركم اللهّ رؤيته، ويزيد في علمكم منطقه، ويرغبكم في الآخرة عمله.

وعن الإمام زين العابدين  : مجالس الصالحين داعية إلى الصلاح.

وع�ن��ه  - في الدع�اء - أو لعلك فقدتني من مجالس العلماء فخذلتني، أو 
لعل�ك رايتني ف�ي ال�غ�اف�ل�ي�ن ف�م�ن رح�م�ت�ك آي�س��تني، أو لعلك رأيتني آلف 

مجالس البطالين فبيني وبينهم خليتني.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 386

وعن ل�ق�مان  : يا بني، جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فان اللهّ عزوجل 
يحيي القلوب بنور الحكمة كما يحيي الأرض بوابل الس�ماء لا تجلس�وا إلا عند كل عالم 
يدعوك�م من خمس إلى خمس: من الش�ك إلى اليقين، وم��ن ال�ري�اء إل�ى الإخ�لاص، 

ومن الرغبة إلى الرهبة، ومن الكبر إلى التواضع، ومن الغش إلى النصيحة.

3 - مالس�ة أه�ل ال�ورع والحكب�ة: ان مجالس�ة أهل ال�ورع والحكم�ة مما يزيد 
العل�م ويكم�ل العق�ل. وقد ورد في غ�رر الحكم عن امير المؤمن�ين  جالس أهل 
الورع والحكمة وأكثر مناقشتهم فإنك إن كنت جاهلا علموك وإن كنت عالما أزددت 
عل�ما. وعنه أيض�ا جالس الحكماء يكمل عقلك وتشرف نفس�ك وينتف الجهل عنك. 

وعنه«مجالسة الحكماء حياة العقول وشفاء النفوس.

وعن أحمد ابن عطاء مجالس�ة الأضداد ذوبان الروح، ومجالس�ة الأشكال تلقيح 
القب�ول، ولي�س كل م�ن يصل�ح للمجالس�ة يصل�ح للمؤانس�ة، ولا كل م�ن يصلح 

للمؤانسة يؤمن على الأسرار الا الأمناء فقط.

4- مالس�ة الأب�إار: فع�ن رس��ول الله  : ج�ال�س الأب��رار، ف�ان�ك ان 
ف�ع�ل��ت خيرا حمدوك، وان اخطات لم يعنفوك. وعنه  : يابن مس�عود، فليكن 
ء  جلس�اؤك الاب�رار واخوانك الاتقياء والزهاد، لأن اللهّ تعالى ق�ال في كتابه: }الْأخَِلاَّ

يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لبَِعْضٍ عَدُوٌّ إلِاَّ الْمُتَّقِيَن{.

5- مالسة المقإاء والمساكن: إن مجالسة الفقراء والمساكين تذكر الإنسان بنعم 
الله سبحانه فيؤدي الى شكرها. فعن علي  : جالس الفقراء تزدد شكرا.

ووردع�ن رس�ول الله  : س�ائلوا العل�ماء، وخاطب�وا الحكماء، وجالس�وا 
الفقراء. وعن رس��ول الله  : ت�م�س��ك�ن�وا واح�ب�وا ال�مساكين، وجالسوهم 

واعينوهم، تجافوا صحبة الاغنياء وارحموهم وعفوا عن اموالهم.

وع�ن الإم��ام ع�ل��ي  : اي�ه��ا الن�اس، طوب�ى لم�ن، جالس أه�ل الفقه 
والرحمة، وخالط أهل الذل والمسكنة.



387حقيصقجلنعي   

6-يمسقسةيأهليصلخير: قال أمير المؤمنين جليس الخير نعمة.

رتيلايخنبغ يمسقسته:ي

ورد في الحدي�ث ع�ن رس�ول الله  »مثل الجليس الصال�ح مثل الداري أو 
بائ�ع الطي�ب إن لم يح�ذك من طيب�ه علقك من ريح�ه، ومثل الجليس الس�وء مثل الكير 

»نافخ النار« إن لم يحرقك بشرار ناره علقك من نتنه«.

مثال حي محسوس وواقعي وعملي ينعكس في الخارج بأوضح صورة فصاحب 
الطيب يطيبك بريحة زكية واما نافخ الكير فلن تجد منه س�وى الروائح النتنة هذا إن لم 
يحرق ثيابك، كذلك القلوب تتأثر وينعكس عليها مجلس�ة الأبرار أو مجالس�ة الأشرار 

إما سلبا أو إيابا.

الصالح�ين  مجالس�ة  في  الخ�ير  كل  الخ�ير  أن  الس�ابق  البن�د  في  عرفن�ا  ق�د 
والأخي�ار والعل�ماء والحك�ماء وم�ا ينت�ج عن�ه من اكتس�اب العل�م والحكم�ة والحث 
ع�لى العم�ل الصال�ح، وعك�س ذل�ك تمام�ا مجالس�ة الفاس�دين والأشرار والجه�ال 
القل�وب. وفس�اد  الإي�مان  وفس�اد  الله  ع�ن  البع�د  الا  عنه�ا  ينت�ج  ف�ما   وو..... 

 قال أمير المؤمنين  مجالسة الأشرار تورث سوء الظن بالأخيار و مجالسة الأخيار 
تلح�ق الأشرار بالأخيار ومجالس�ة الأب�رار للفجار تلحق الأبرار بالفجار فمن اش�تبه 
عليك�م أمره و لم تعرفوا دينه فانظ�روا إلى خلطائه فإن كانوا أهل دين الله فهو على دين 
الله و إن كانوا على غير دين الله فلا حظ له من دين الله إن رسول الله  كان يقول 
من كان يؤمن بالله و اليوم الآخر فلا يؤاخين كافرا و لا يخالطن فاجرا و من آخى كافرا 

أو خالط فاجرا كان كافرا فاجرا.

وقال  العافية عشرة أجزاء تس�عة منه�ا في الصمت، إلا بذكر الله، وواحد 
في ترك مجالسة السفهاء.

وج�اء في غ�رر الحك�م ودرر الكل�م عن أم�ير المؤمنين  »مجالس�ة الأشرار 
توجب التلف«. وعنه »مجالس�ة أهل الدنيا منس�أة للإيمان وقائدة إلى طاعة الشيطان«. 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 388

وفيه أيضا »مجالسة السفل تضني القلوب«.

وعن سيدنا الإم�ام ال�ص�ادق  : لا ت�ص�ح�بوا أهل البدع ولا تجالسوه�م 
فتصيروا عن�د الناس كواح�د منهم.

فعن رسول الله : »إياكم ومجالسة الموتى«.

غن�اه«. أطغ�اه  غن�ي  »كل   : ق�ال  الموت�ى؟  م�ن  الله  رس�ول  ي�ا   قي�ل 
ف�إن المال لا يعطي جاها للإنس�ان بالمعاي�ير الإلهية بل التقوى هي الت�ي تعطي جاهاً: 
}إنَِّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهَِّ أَتْقَاكُمْ﴾. فعلى الإنسان المؤمن أن يحافظ على الموازين الإلهية في 

علاقاته الإجتماعية.

آداب المجالس والجلوس: 

ل�كل مجلس آداب خاصة يب مراعاتها والأخذ بها فهناك مجالس الفرح وهناك 
مجال�س الع�زاء، وهناك مجالس العل�ماء، والمجال�س الثقافية ومجال�س الأدب، وهناك 

مجالس السوء والبطالين: 

1- التمس�ح في المجالع: وهو أن توس�ع لأخيك في المكان ويستحب أن تناديه 
بالجل�وس لأنه س�يعتبرها كرامة اكرمته بها وهو أيضا من ب�اب التقدير، قال تعالى }يَا 
�حُوا فِي الْمَجَالسِِ فَافْسَ�حُوا يَفْسَ�حِ اللهَُّ لَكُمْ وَإذَِا قِيلَ  ذِينَ آمَنوُا إذَِا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّ َا الَّ أَيهُّ

ذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ{. ذِينَ آمَنوُا مِنكُمْ وَالَّ انشُزُوا فَانشُزُوا يَرْفَعِ اللهَُّ الَّ

  أن رس�ول الله«   وج�اء في تفس�ير ه�ذه الآية ع�ن الإمام الص�ادق
قال: ينبغي للجلساء في الصيف أن يكون بين كل اثنين مقدار عظم الذراع، لئلا يشق 
بعضهم على بعض«، كذلك الإنتشار والتفرق عند انتهاء وقت الجلسة، وهذا ما عني 

به بالنشوز.

فعن رس�ول الله  : إذا أخ�ذ ال�قوم مجالسهم، فان دعا رجل أخاه واوسع 
ل�ه في مجلس�ه ف�ل�ي�ات�ه، فإنما ه�ي كرامة اكرمه بها اخوه، وان لم يوس�ع له أحد فلينظر 



389حقيصقجلنعي   

اوسع مكان يده فليجلس فيه.

وكان من خلقه  أنه دخ�ل ع�ل�ي�ه رج�ل ال�م�سجد وهو جالس وحده، 
فتزحزح  له، ف�ق�ال الرجل: في المكان سعة يا رسول اللهّ.

2ي-يصلجل�وسيحن�ثيخنته� يي�هيصلمجلع: ورد ع�ن رس�ول الله  : إذا أتى 
احدكم مجلسا فليجلس حيث ما انتهى مجلسه.

وع�ن الإم��ام ال�ص�ادق  : كان رس�ول الله  إذا دخل منزلا قعد في 
ادنى المجلس حين يدخل.

3ي-يعمليصلجلوسيفييصمريصلمجلعيصويصرفعيركسنيفنهيإلايأنيخكونيرؤهايقذقك: 
إن الجل�وس في ص�در المجل�س أو موقع الص�دارة يتطلب أن يكون الجالس مس�تعدا 
لجواب أي سؤال والقدرة على ادارة المجلس والجلسة وأن يكون ذو علم وحلم حتى 

يستوعب جميع الجلساء.

فعن الإمام علي  : لا يلس في صدر المجلس إلا رجل فيه ثلاث خصال: 
يي�ب إذا س�ئل، وينطق إذا عجز القوم عن الكلام، ويش�ير بال�رأي الذي فيه صلاح 

أهله، فمن لم يكن فيه شي ء منهن فجلس فهو احمق.

وع�ن�ه  : لا تسرعن إلى ارفع موضع في المجلس، فان الموضع الذي ترفع 
اليه خير من الموضع الذي تحط عنه.

4ي-يصلجل�وسيحن�ثيخأر�إيصسحبيصلمنزل: ع�ادة ما يكون للمن�ازل خصوصية 
وصاحب المنزل أعرف بشؤنه وحرمته.

فع�ن إمامن�ا الباق�ر  : إذا دخل أحدك�م على أخيه في رحل�ه فليقعد حيث 
يامره صاحب الرحل، فإن صاحب الرحل أعرف بعورة بيته من الداخل عليه.

وورد عن رسول الله  »إذا دخل أحدكم على أخيه المسلم في بيته فهو أمير 
عليه حتى يخرج«.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 390

5 - الجل�وس ات�اه القبل�ة: فع�ن رس�ول الله  : ان ل�كل شي ء شرفا وان 
أشرف المجالس ما استقبل به القبلة.

وعن الإمام الصادق  : كان رسول الله  اكثرما يلس تجاه القبلة.

6 - التواض�ع في الجل�وس: وه�و أن يل�س في أي مكان مت�اح بالمجلس.فعن 
إمامنا ال�ع�س�ك�ري  : م�ن رضي بدون الشرف من المجلس لم يزل اللهّ وملائكته 

يصلون عليه حتى يقوم.

7 - كيمي�ة الجل�وس: إن كيفي�ة الجل�وس تمث�ل قم�ة أدب الجال�س واحترام�ه 
للآخري�ن، ايض�ا الإقتص�اد في المكان، بما يتماش�ى مع ع�ادات المجالس، فعلى س�بيل 
المث�ال يكره م�د الرجلين أو التربع فإنه يش�غل مس�حة أكبر إلا إذا كان المكان واس�عا 
أوللإس�تراحة وط�رد الملال�ة. وقد روي عن رس�ول الله  أن�ه كان يلس ثلاثا : 
القرفصاء، وكان يثوا على ركبتيه، وكان يثني رجلا واحدة ويبسط الأخرى، ولم يرى 

متربعا قط.

وع�ن الإم��ام ع�لي  في اوصاف النبي  : وما رؤي مقدما رجله بين 
يدي جليس له قط.

8 - عدم المحش في المجالع: إن من آداب المجالس أن يتكلم الجالس بالكلام 
الحسن المفيد الذي يفيد الجالسين وينور عقولهم وبالكلام الذي يفيد الجماعة والمجتمع 
ككل واس�تعراض الأولوي�ات والتطرق لأحداث الس�اعة والمجتم�ع والنأي الكلام 
البذئ والفاحش ورفع الأصوات التي يفهم منها التهتك وعدم احترام الآخرين وأن 

تضبط فيه الإنفعالات

كالضح�ك مث�لا بلا س�بب كما قال المثل »الضحك بلا س�بب م�ن قلة الأدب« 
وقال إمامنا الصادق  »إن من الجهل الضحك من غير عجب«.

وم�ن آداب الجل�وس ان لا يتناجى اثنان في مجلس خاصة ان كان الجلوس قليلا 
ث�لا ث�ة او اربع�ة. وردع�ن رس��ول الله  : لا ت�ف�ح��ش ف�ي م�ج�لس�ك لكي 



391حقيصقجلنعي   

يحذروك بسوء خلقك، ولا تناج مع رجل وانت مع آخر.

9ي-ير�تيآاصبيصلمجسقع أن يح�ترم الصغير الكبير وان يرحم الصغير الكبير وأن 
يوقر أهل العلم والأدب.

10ي-يذكإيصللهيحسليصلجلوسيوصققنسل: ورد عن رس��ول الله  : ان ك�ف�ارة 
ال�مجلس: سبحانك اللهم وبحمدك لا إله إلا أنت، رب تب علي واغفر ل.

وع�ن الإم�ام الباقر  : من اراد ان يكتال بالمكيال الاوف، فليقل اذا اراد ان 
يقوم من مجلسه: »سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمدللهّ 

رب العالمين«.

وع�ن أمير المؤمنين علي  : م�ن اراد ان يكتال بالمكي�ال الاوف فليكن آخر 
قوله: »سبحان ربك رب العزة«، فان له من كل مسلم حسنة.

11 - إن من اكرام الجلساء ان تعطي كل جليس نصيبا من الكلام والنظرة حتى 
يضنوا انم جميعا كرماء عليك.

12ي-يصقضحكيوصلمزصح: إن ادخال الفرح والسرور على قلب الإخوان والجلساء 
م�ن الأم�ور المحبوب�ة، وكذلك المزاح ولك�ن في الحدود المعقولة بحيث لا يحس�ب انه 

اهانة أو من الإستهزاء والسخرية.

وروي ان رسول الله  يقول: اني لامزح ولا اقول: الا حقا. 

وعن الحس�ن بن علي  قال: سألت خال هندا عن صفة النبي  فقال: 
اذا غضب اعرض واش�اح، واذا فرح غض طرفه، جل ضحكه التبس�م، يفتر عن مثل 

حبة الغمام. 

عن ابي الدرداء قال : كان رسول الله  اذا حدث بحديث تبسم في حديثه.

قال�ت عج�وز من الانص�ار للنب�ي : ادع ل بالجنة، فق�ال النبي : ان 
الجن�ة لا يدخله�ا العجز، فبكت المراة، فضحك النبي ، وقال: اما س�معت قوله 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 392

ا أَنشَأْنَاهُنَّ إنِشَاء * فَجَعَلْناَهُنَّ أَبْكَارًا{. الواقعه  تعالى: ﴿إنَِّ

وق�ال للعج�وز الاش�جعية يا اش�جعية لا تدخ�ل العج�وز الجن�ة، فراها بلال 
باكية، فوصفها للنبي ، فقال: والأس�ود كذلك، فجلس�ا يبكيان، فراهما العباس 
فذكرهما له ، فقال: والش�يخ كذلك، ثم دعاهم وطيب قلوبهم، وقال: ينش�ئهم 
الله كاحس�ن ما كان�وا، وذكر انم يدخلون الجنة ش�بابا منورين، وق�ال: ان اهل الجنة 

جرد مرد مكحلون. 

وقال  لرجل: حين قال له: انت نبي الله حقا نعلمه، ودينك الإس�لام دينا 
نعظمه، نبغي مع الإسلام شيئا نقضمه، ونحن حول هذا ندندن يا علي اقض حاجته، 

فاشبعه علي  واعطاه ناقة وجلة تمر.

وكان النبي  يرقص الحسن والحسين  ويقول: حزقة حزقة ترق عين 
بقة، فترقى الغلام حتى وضع قدميه على صدره.

وخلاص�ة القول م�ا قاله هند بن ابي هالة التميمي لما س�أله الإمام الحس�ين عن 
خلق رسول الله في مجلسه وجلسائه: 

قال: »كان رسول الله -  - لا يلس ولا يقوم إلا على ذكر الله، ولا يوطن 
الأماكن، وينهى عن إيطانا، وإذا انتهى إلى قوم جلس حيث ينتهي به المجلس، ويأمر 
بذل�ك، ويعطي كل جلس�ائه بنصيبه، لا يحس�ب جليس�ه أن أحدا أك�رم عليه منه، من 
جالسه أو قاومه في حاجة صابره حتى يكون هو المنصرف، ومن سأله حاجة لم يرد إلا 
بها أو بميسور من القول، قد وسع الناس منه بسطته وخلقه، فصار لهم أبا، وصاروا في 
الحق عنده س�واء، مجلس�ه مجلس حلم، وحياء، وصبر، وأمانة، لا ترفع فيه الأصوات، 
ولا تؤب�ن فيه الحرم، ولا تنثى فلتاته، متفاضلين، متعادل�ين فيه بالتقوى، متواضعين، 

يوقرون الكبير، ويرحمون الصغير، ويؤثرون ذا الحاجة، ويحفظون الغريب«. 

قلت: كيف كانت سيرته في جلسائه ؟ 

ق�ال: »كان رس�ول الله دائم البشر، س�هل الخلق، لين الجان�ب، ليس بفظ، ولا 



393حقيصقجلنعي   

غلي�ظ، ولا صخاب، ولا فحاش، ولا غياب، ولا مداح، متغافل عما لا يش�تهي، ولا 
يوئ�س من�ه، ولا يخيب فيه، قد ترك نفس�ه من ث�لاث: المراء، والإكث�ار، ومما لا يعنيه، 
وت�رك الن�اس من ثلاث: كان لا يذم أح�دا ولا يعيره، ولا يطل�ب عورته، ولا يتكلم 
إلا في�ما رج�ا ثوابه، وإذا تكلم أطرق جلس�اؤه كأنما على رؤس�هم الطير، وإذا س�كت 
تكلم�وا، ولا يتنازع�ون عنده، من تكلم أنصتوا له حت�ى يفرغ، حديثهم عنده حديث 
أوليته�م، يضحك مما يضحكون منه، ويتعجب مما يتعجبون منه، ويصبر للغريب على 
الجف�وة في منطقه ومس�ألته، حتى إذا كان أصحابه ليس�تجلبونم، ويق�ول: »إذا رأيتم 
طالب الحاجة يطلبها فأرش�دوه«، ولا يقبل الثن�اء إلا من مكافئ، ولا يقطع على أحد 

حديثه حتى يوزه فيقطعه بنهي أو قيام«.

ام�ا من الآداب المتبعة مع الجليس فأن يس�تقبل ويودع من يأتي المجلس، وأن 
يب�ادره بالمصافح�ة وان لا ين�زع ي�ده حتى يكون هو ال�ذي ينزع ي�ده، وأن لا تقدم 
رجلك أمام جليس�ك احتراما له، وأن تدعوا جليس�ك بكنيته ومشاركة الجليس في 
الحديث مهما كان نوعه وكميته فقد نقل زيد بن ثابت »ر« عن رسول الله  »أن 
رس�ول الله  كنا إذا جلس�نا إليه إن أخذنا بحديث فيه ذكر الآخرة أخذ معنا، 

وإن أخذنا في ذكر الدنيا أخذ معنا، وإن أخذنا في ذكر الطعام والشراب أخذ معنا.

حقوق الجليس: 

حين�ما تري�د الحديث عن دس�تور أو نظام عن حق�وق الجلي�س وتدقق البحث 
فس�تقودك الطرق كلها الى حق الجليس الذي ذكره الإمام زين العابدين، الذي ذكرناه 
أنفا، وقد رعى فيها الآداب رعاية كاملة وهي حسب ما أعلنها الإمام  كما يلي: 

1- أن يلين الجليس جانبه لجليس�ه، ولا يس�تعمل معه الغلظة والشدة التي تنفر 
منها الطباع.

وج�اء في موعظ�ة الله لعيس�ى ب�ن مريم  »يا عيس�ى لا تكن جليس�ا لكل 
مفت�ون، ياعيس�ى كن م�ع ذلك تلين الكلام، وتفشي الس�لام، يقظ�ان اذا نامت عيون 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 394

الأنام، حذرا للمعاد، والزلازل الش�داد، وأهوال يوم القيامة، حيث لا ينفع أهل ولا 
ولد ولا مال.

2- أن يطيب له جانبه، وذلك بتوقيره وتكريمه.

3- إنصافه إذا خاض معه الحديث، ولا يظهر التكبر والاستعلاء عليه.

4- عدم المبالغة في أمره.

5- إذا وجه له الكلام فليقصد به إفهامه.

6- إذا جاء بعده فهو بالخيار في القيام، ولكن إذا جاء قبله فليستأذن منه إذا أراد 
القيام.

وم�ن الطبيعي أن ه�ذه الآداب لو طبقها المس�لمون على واقع حياتهم لس�ادت 
المحبة والوئام في ما بينهم. 

ومن أجمل ما قرأت حديث حسن المعاني حوى ثلاثة خصال إن طبقها الإنسان 
كان على سبيل نجات: 

عن علي بن جعفر، عن أخيه موسى  قال: قال علي بن الحسين  ليس 
لك أن تقعد مع من شئت لأن الله تبارك وتعالى يقول: »وإذا رأيت الذين يخوضون في 
آياتن�ا فأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره و إما ينس�ينك الش�يطان فلا تقعد 
بعد الذكرى مع القوم الظالمين« وليس لك أن تتكلم بما ش�ئت لأن الله عز وجل قال: 
»ولا تق�ف م�ا لي�س لك به عل�م«و لأن رس�ول الله  قال: »رح�م الله عبدا قال 
خيرا فنعم« وليس لك أن تسمع ما شئت لأن الله عز وجل يقول: »إن السمع والبصر 

والفؤاد كل اولئك كان عنه مسئولا«. 

 



حق الجار 

رحلة حقوقية

وم�ن كلام لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب  الجار قبل الدار والرفيق قبل 
الطريق. أخذه الشاعر فقال: 

خ��ق��وق��ونيا��ب��ليصق�����مصريج���سرير��وصف��ق
رفنق أن���عي صق��ن��ه��جي صق��ط��إخ��قي وا��ب��لي

كان�ت الع�رب تفتخر بحماية الجار وأمْنه لهم، و قد قال ش�اعر من العرب يذكر 
فخْر قومه، ويذكر أمْن جارهم فيهم، ويمثل ذلك بحمام مكة في الأمن، فقال: 

هِ عَ��مُوِّ رِتْي أَرْنًسي فنِهِمْي صقْجَسرُي خَ��إَىي حَبَسرُهَي صقْحَطنِمِي عِنْمَي أَرِنَتْي كَبَسي

ولقد كان العرب يربون المثل في حس�ن الجوار بجار أبي دؤاد، وهو كعب بن 
مامة، فيقولون في مثَلهم السائر: »جارٌ كجار أبي دؤاد«.

فإن كعبًا كان إذا جاوره رجل فمات بعض أهله ولم يكن لحمته وداه »اي احبه«، 
وإن هلك له بعير أو شاة، أخلف عليه، فجاءه أبو دؤاد الشاعر مجاورًا له، فكان كعب 
يفعل به ذلك، فرَبت العرب به المثل في حُسن الجوار، فقالوا: جار كجار أبي دؤاد.

قال قيس بن زهير: 
آوي ث��مي أط�����وفي ر��سي اؤصاأط�����وفي أي��� ي ك�ج�سري ج�����سرٍي إق���ىي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 396

ب�ل لقد غالى الع�رب وبالغوا في المحام�اة عن الجار؛ إذ لم تتوق�ف محاماتهم عن 
الج�ار الإنس�ان، بل لق�د تعدوا ذلك، فأجاروا ما ليس بإنس�ان إذا ن�زل حول بيوتهم، 
حتى ولو كان لا يعقِل ولا يس�تجير؛ مبالغة في الكرامة والعزة، وتحديًا لأحد أن يخفر 
الجوار، مثلما فعل مدلج بن سويد الطائي الذي نزل الجراد حول خبائه، فمنع أحدًا أن 

يصيده حتى طار وبَعُد عنه.

وكان كليب يير الصيد فلا يعرض له أحدٌ.

إن قص�ص الوفاء فريدة عند أهل الجاهلي�ة، وممن ضُرب بوفائه المثل: عمير بن 
س�لمى الحنفي، إذ اس�تجار به رجل من بني عامر بن كلاب، وكانت معه امرأة جميلة، 
فرآها )قرين بن س�لمى الحنفي( أخو عمير، وصار يتحدث إليها، فنهاها زوجها بعد 
أن عل�م فانته�ت فلما رأى قري�ن ذلك وثب على زوجه�ا فقتله، وعم�ير غائب، فأتى 
أخ�و المقت�ول قبر س�لمى وعاذ به، فلما ق�دم عمير أخذ أخاه وأب�ى إلا قتله أو أن يعفو 
عنه جاره، وأبى أخو المقتول أخذ الدية ولو ضوعفت، فأخذ عندئذ عمير أخاه وقتله 

لغدره وفاءً لجاره.

لم تعرف الإنس�انية مذ نش�أة أبينا نبي الله آدم س�لام الله عليه ولا أضنها س�تعلم 
نظام�ا أخلاقيا س�نه رجل اله�ي غير نبينا محم�د ، وأهل بيته الكرام، وما رس�الة 
الحق�وق لإمامن�ا زين العابدين التي تنظم حياة الإنس�ان مع خالقة ودينه ومع نفس�ه، 
وم�ع مجتمع�ه الأصغ�ر »عائلت�ه« ومجتمعه الأك�بر جيران�ه وأصدقائه بل م�ع المجتمع 
العالم�ي الا دلي�ل على كلامنا وانعكاس�ا لخطاب الله لنبي�ه الكريم }وَإنَِّ�كَ لَعَلى خُلُقٍ 
عَظِي�مٍ{ ومصداقا لخلقهم »كَلامُكُمْ نُورٌ وَاَمْرُكُمْ رُشْ�دٌ وَوَصِيَّتُكُمُ التَّقْوى، وَفعِْلُكُمُ 
«. لقد رسخ الإسلام كل العادات الحسنة التي كانت قبله بل وزاد عليها ونظمها  الْخيَْرُ
وح�ث عليها وعمل بها ولعل من أكث�ر ما حث عليه وجائت الروايات فيه هو العناية 
بالج�يران وحفظ حقوقه�م ومراعاتهم، حتى ورد عنه  أنه ق�ال: »ما زال جبريل 

يوصيني بالجار حت ضننا انه سوف يورثه«.

تص�ل رحلتنا الى الح�ق الثاني والثلاثين من رحلة الحقوق، وهو الحق الس�ادس 



397حقيصقجسري   

من حقوق الآخرين: 

حق الجار 

يصلَج�سرِيفَحِمْظُ�هُيغَسئبًِ�سيوَكَإَصرَتُ�هُي وَأرّ���سيحَ�قُّ
يُهُيوَرَُ ونتُهُيفِييصلَح�سقَنِيجَمنِ ��سً.ي شَسهِمًصيونُْ�َ
لاييَتَّب�عْيقَ�هُيعَ�وْرَزًيولاييَبحَ�ثْيقَهُيعَتْيسَ�وْءَزٍي
يإرَصاَزٍي قتَِْ إِفَهَ���س،يفَإنْيعَإَفْتَهَ����سيرِنْهُيعَتْيغَيْرِ
رِنْ�كَيوَلاييَكَلُّفٍيكُنْتَيلمَِ��سيعَلبِْتَيحِْ ن���سًي
يَحَث�تِي قَ�وْي سَ�����تيًِرص،ي صي وَسِ�تْرً حَِ نن����سًي
صلأسَِ�نَّةُيعَنْهُيضَبِ�يًرصيلَيْيَتَِّ �لْيإقَنْ�هيلانطوَِصئهِِي
عَلَنهِ.يلاييَسْ��تَبِعْيعَلَنهِيرِتْيحَنْثُيلايخَْ لَ���مُ.ي
سُمْهُيعِنْ���مَي بْهُيعِنْمَيشَ���مخمَزٍ،يولايتَْ لاييُسَ�لِّ
خِإْي نِْ بَ�ةٍ.ييُقِنلُيعَثْإَيهُيويَغْمِ�إْيَ قَّتَ��هُ.يولاييَمَّ
حِلْبَكَيعَنْهُيإذَصيجَهِلَيعَلَنْ���كَ،يولايتَخإُجْيأَنْي
تنِبَةِ،يوَيُبْطلُِي يعَنهُيقسَِسنَيصقشَّ مًايقَهُ.ييَإُاُّ يَكُونَيسُلَّ
هُي وَيَُ ���سشِرَ صقنَِّ نحَ�ةِ،ي حَ��سرِ�لِي كَنْ�مَي فنِ�هِي
زَيإلاييسللهِ.ي زًيكَإِخبَةً.يوَلايحَوْلَيوَلاياُوَّ رَُ سشَرَ

وردت كلمة الجار في القرآن الكريم اربع مرات بصيغ مختلفة، وتكررت مرتين 
في آية واحدة لأهمية حق الجار والإحسان اليه، واشارة الى انواع الجيران، وقرنت حق 

الجار بعبادة الله بدون اي واسطة.

ولقد ذكر امامنا زين العابدين  »17« حقا في هذه المقطوعة الرائعة بالرغم 
من صغرها.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 398

تعريف الجار: 

الج�وار: المج�اورة، والج�ار: ال�ذي ي�اورك، وجاور الرج�ل مج�اورة وجوارًا 
وجُوارًا، والكسر أفصح.

وجارك: الذي ياورك، والجمع: أجوار وجيرة وجيران. 

وعن ابن الأعرابي: الجار: الذي ياورك بيت بيت، والجار النفيح هو: الغريب، 
والجار: الشريك في العقار. 

والجار: المقاسم، والجار الحليف، والجار: الناص، والجار: الشريك في التجارة، 
والجار: امرأة الرجل، وهو جارها.

قال الراغب: الجار: من يقرب مسكنه منك، وهو من الأسماء المتضايفة«ومعنى 
متضايفة أن تضيف اسم الى اسم كأن تقول »وهو العلي الكبير«، فكبير مضاف الى اسم 

العلي«؛ فإن الجار لا يكون جارًا لغيره إلا وذلك الغير جارٌ له. 

وأما شرعا:  فاختلفت عبارات أهل العلم في حد الجوار المعتبر شرعًا، فمما قيل 
في ذلك ما يلي : 

1- أن ح�د الج�وار أربع�ون دارًا من كل جان�ب، وقد جاء ذلك عن عائش�ة - 
هْري والأوزاعي. رضي الله عنها، كما جاء عن الزُّ

2- أنه عشرة دُور من كل جانب.

. 3- أن من سمِع النداء هو جار، وقد جاء ذلك عن علي

4- أن الجار هو الملاصق الملازق.

5- أن حد الجوار هم الذين يمعهم مسجدٌ واحدٌ.

والأق�رب - والله أعلم - أن ح�د الجوار يُرجع فيه إلى العُرف، فما عُلِم عرفًا أنه 
جار، فهو جار.



399حقيصقجسري   

ثانيًا: أنواع الجيران : 

ينقسم الجيران من حيث الحقوق الواجبة تُجاههم إلى ثلاثة أقسام: 

• جار له حق واحد، وهو المشرك، وله حق الجوار.

• جار له حقان، وهو الجار المسلم، له حق الجوار وحق الإسلام.

• جار له ثلاثة حقوق، هو الجار المسلم له رحم، له حق الجوار، وحق الإسلام 
وحق القربى.

وأخرج البزار في مس�نده عن جابر - رضي الله عنه - أن النبي -  – قال: 
»الج�يران ثلاثة: جار له حق واح�د وهو أدنى الجيران، وجار له حقان، وجار له ثلاثة 

حقوق«.

أم�ا من حي�ث القرب، فالجار إما يك�ون قريبًا منك، أو بعي�دًا، ملاصقًا أو غير 
ملاصق، ورتبة هؤلاء تتفاوت من حيث عدد الحقوق ومدى القرب، والجار الأقرب 
يقدم على الجار الأبعد، وهو ما استش�عره علماء الإس�لام، فهذا الإمام البخاري نجده 
يب�وب في كتاب�ه: »الأدب المفرد« باب الأدنى فالأدنى من الج�يران، »ص 38« وذلك 
ته،  تنبيهً�ا على ق�دره، ويترتب عليه حُس�ن المعاملة، والوق�وف بجانبه، واجتن�اب أذيَّ

وهذا من شأنه أن يكفل التعايش بين الناس في طُمَأنينة ورحمة.

ت الآي�ة القرآنيّة في مطلع  وح�دّدت الأحادي�ث الشريفة الج�ار بنحوين، فُ�سرِّ
الكلمة بهما، وهما: 

صلأوّل: يتعلّق بالمكان، وذلك بتحديد مس�احة واس�عة يطلق على كلّ من سكن 
 : أربعون دارًا ج�ار«. وعن الإمام علي« : فيه�ا بأنّ�ه جار، فعن رس�ول الله

»ألا إنّ حدّ الجار أربعون دارً ا«.

وق�د فُسرِّ قوله تعالى بالج�ار ذي القربى، والجار الجنب بالج�ار القريب، والجار 
البعيد في دائرة هذه المساحة.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 400

الث�اني: يتعلّ�ق بالقراب�ة العقائديّة أو النَّسَ�بيّة، فعن رس�ول الله : »الجيران 
ثلاثة: 

فمنهم من له ثلاثة حقوق: حقّ الإسلام، وحقّ الجوار، وحقّ القرابة

ومنهم من له حقان: حقّ الإسلام، وحقّ الجوار

ومنهم من له حقّ واحد، الكافر له حقّ الجوار«

من هذا المنطلق سيكون حديثا عن حق الجار ضمن المحاور التالية: 

حسن الجوار: 

كُواْ بهِِ شَيْئًا وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَانًا وَبذِِي الْقُرْبَى  قال تعالى: ﴿وَاعْبُدُواْ اللهَّ وَلاَ تُشْرِ
بيِلِ  احِبِ باِلجَنبِ وَابْنِ السَّ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِيِن وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجاَرِ الْجُنبُِ وَالصَّ

وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إنَِّ اللهَّ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ مُختَْالاً فَخُورًا﴾.

رفضَ الإسلام صومعة الوحدة، طريقًا للكمال الإنسانّي، الذي أراده أن يتحقّق 
في قل�ب المجتم�ع الإنس�انّي من خ�لال علاقته م�ع الوالدي�ن، والزوج�ة، والأولاد، 
والرح�م، وبعدهم ت�أتي علاقة أرادها أن تك�ون غايةً في الإحس�ان، ألا وهي العلاقة 

مع الجيران.

الجار الصالح

وق�د اعتبرت الروايات الواردة في ه�ذه العلاقة أنّ الجار الصالح هو من موارد 
التوفيق الإلهيّ للإنس�ان، فعن النبيّ الأكرم : »من س�عادة المس�لم سعةُ المسكن، 

والجار الصالح، والمركب الهنيئ«.

لذا دعا الرس�ول الأعظم  إلى أن يكون انتخاب المنزل الذي يريد الإنسان 
  أن يقيم فيه خاضعًا لدراسة حول الجيران، فقد ورد أنّ رجلًا أتى إلى رسول الله



401حقيصقجسري   

وقال: »يا رسول الله، إنّي أردت شراء دار، أين تأمرني اشتري، في جهينة، أم في مُزينة، 
أم في ثقيف، أم في قريش؟ فقال له رسول الله : الجوار ثمّ الدار«.

وم�ن هذا المنطلق، ورد عن الإمام علي : »س�ل عن الرفي�ق قبل الطريق، 
وعن الجار قبل الدار«.

وقال الشاعر : 
يجسورهم جنإصنسي قنمسكي صقجسرصطلبي خ لحي حتىي صق��مصري ي لحي لاي

وش�يد رجل من المس�لمين دارًا حس�ناء، جمَّلها وأحس�نها وأبهاها، ثم تعكرت 
تها وعافَ حُس�نها وكرِه  حيات�ه فباعه�ا بأرخص الأثمان وأبخس الأس�عار، ن�سي جِدَّ
س�كناها وتمن�ى كل خلاص منها ! ما الس�بب ؟! هل افتقر فألجأت�ه الحاجة، أم اغتنى 
فأطمعت�ه النفس الراغبة ؟ كلا، بل أبغض الدار لفعائل جاره وأذاه؛ إذ ضاق وس�عها 
وتكدر حلوها وتنغص صفاؤها وتغيرت أشكالها. زهد الجار الصالح في الدار والمال؛ 

لأنه لم يهدأ له بال، ولم يقرَّ له قرار، فباع داره فلامه الناس والعذال: 
يسق�إخ�ص ي� تي إذي خنغصخلورونن ي هنسكي جسرصي خ إفوصي وقمي رنزلاي
فإنهس صقبالي ك�موصي ق�همي صق�مخسريوي�إخ�صف�ق�لتي ي�غ�لوي ي�ج�نإصن�هسي

كان أبو الأس�ود الدؤل)1( صاحب علي من س�ادات التابعين وأعيانم، واضع 
علم النحو بتوجيه من علي ، )من أكمل الرجال رأياً، وأس�دهم عقلًا، ويعد من 
الش�عراء، والمحدثين، والفرس�ان، والنحويين(، وصاحب ملح ونوادر، من ذلك: أنه 
كان ل�ه ج�يران بالبصرة، كانوا يخالفون�ه في الاعتقاد، ويؤذونه في الج�وار، ويرمونه في 
اللي�ل بالحجارة، ويقولون له: إنما يرجمك الله تع�الى؛ فيقول لهم: كذبتم، لو رجمني الله 
لأصابني، وأنتم ترجمونني ولا تصيبونني؛ ثم باع الدار، فقيل له : بعتَ دارك ؟! فقال: 

بل بعت جاري؛ فأرسلها مثلًا.

)1( هو ظالم بن عمرو بن سفيان الدؤل الكناني )16-69ه�( من سادات التابعين وأعيانم.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 402

• منزلة الجار
لاهتمام الإسلام بقيمة الجيرة بينَّ منزلة رفيعة للجار، ت�تّضح من خلال الآتي: 

 والنبي  الجار وصيّة جبرئيل

عن الرس�ول الأك�رم : »ما زال جبرئي�ل يوصيني بالجار حت�ى ظننت أنّه 
س�يورّثه«، وع�ن الإمام ع�لي  أنّه قال عن�د وفات�ه: »الله الله، في جيرانكم، فإنّم 

وصيَّة نبيّكم، ما زال يوصينيا بهم حتى ظنناّ أنّه سيورّثهم«.

الجار كالنفس وبحرمة الأمّ

ورد في الكافي عن رس�ول الله : »أنّه كتب بين المهاجرين والأنصار، ومن 
لحق بهم من أهل يثرب أنّ الجار كالنفس، غير مضار، ولا آثم، وحرمة الجار على الجار 

كحرمة أمّه«.

من هنا دعا الإسلام إلى حسن الجوار مبيّناً فوائده الآتية: 

1- تأكيد الإيمان عن الرس�ول الأكرم : »أحسن مجاورة من جاورك تكن 
مؤمناً«.

2- زيادة الرزق، عن الإمام الصادق : »حسن الجوار يزيد في الرزق«.

3- زيادة العمر، عن الإمام الصادق : »حسن الجوار زيادة في الأعمار«.

4- ع�مارة الدار، ويكمل الإمام الصادق  حديثه الس�ابق بقوله: »وعمارة 
الدار«. وعن رسول الله  »حسن الجوار يعمر الديار، وينسئ في الأعمار«.

5- كث�رة م�ن يُعين�ه، ورد في الحديث عن أمير المؤمنين : »من أحس�ن إلى 
جيرانه كثر خَدَمه«.

6 – الش�فاعة، ع�ن الإمام أبي جعفر : »وإنّ المؤمن ليش�فع لجاره، وما له 
ع فيه، فيقول الله تبارك  حس�نة، فيقول: يا ربّ، جاري، كان يكفّ عنيّ الأذى، فيش�فَّ



403حقيصقجسري   

وتعالى: أنا ربّك، وأنا أحقّ من كاف عنك، فيدخله الجنةّ، وما له حسنة«.

كيف نحسن إلى الجار؟

إنَّ الإحس�ان إلى الج�يران يتحقّق بعناوي�ن كثيرة، ركّ�زت الروايات على بعض 
منها، هي: 

1- كفّ الأذى

ورد عن الإمام الصادق  أنّه أتى رسول الله  رجلٌ من الأنصار فقال 
ل�ه: »إنّي اش�تريت دارًا من بني فلان، وإنّ أقرب جيراني منّ�ي من لا أرجو خيره، ولا 
آم�ن شره، فأم�ر رس�ول الله  عليًّا وس�لمان وأب�ا ذر، أن ينادوا في المس�جد بأعلى 

أصواتهم بأنّه: لا إيمان لمن لم يأمن جاره بوائقه، فنادوا بها ثلاثاً«

وعن ابن مسعود أنّه أتى إلى السيدة الزهراء ، وسألها: هل ترك رسول الله 
عندك ش�يئًا تطرفينيه »أي تعطيني اياه«، فجاءت  بجريدة كُتب فيها: »ليس من 
المؤمنين من لم يأمن جاره بوائقه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذي جاره«. 

والبوائق جمع بائقة، ومعناها داهية.

 : والأذى قد يكون بالتعدّي على أرض الجار، وفي هذا ورد عن رسول الله
»من اعتدى على أرض جاره، ولو بمقدار شبر، فإنّ الله سيطوّق به عنقه بطوق من نار 
ويرميه في جهنمّ إلاّ إذا تاب وأرجع الأرض«، وقد يكون الأذى لسانيًّا، وفيه ورد أنّه 
ق، إلاّ أنّه يؤذي جاره  قيل لرسول الله : »إنَّ فلاناً يصوم النهار، ويعمل، ويتصدَّ

بلسانه، فأجابهم  وقال : إنَّه لا خير فيه، وإنَّه من أهل النار«.

- إزعاجه بالأصوات العالية، لا سيّما في الليال.

- وضع النفايات في مكان تفوح رائحتها الكريهة ناحيته.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 404

- رمي الأوس�اخ في المدخل، أو على ال�درج، كما يفعل بعضهم في رمي أعقاب 
السجائر والتدخين في الممرات.

- رمي المياه من الأعلى دون الالتفات إلى ما تحت.

2- الصبر على الأذى

لم يكتفِ الإس�لام في بيان حس�ن الجوار بالكفّ عن الأذى، بل ورد عن الإمام 
الكاظم  قوله: »ليس حسن الجوار كفّ الأذى، ولكن حسن الجوار صبرك على 

الأذى«.

يُ�روى أن رج�لًا ج�اء إلى عبدالله بن مس�عود - F - فقال ل�ه: إن ل جارًا 
يؤذيني ويشتمني، ويُضيِّق علي، فقال: اذهب، فإن هو عصى الله فيك، فأطِع الله فيه«. 

نماذج مضيئة للصبر على أذى الجار: 

تحمل أذى الناس وبخاصة الجيران درجة رفيعة من درجات الإيمان قال تعالى: 
�يِّئَةَ{ )المؤمنون: 96(. وقال }وَلَمَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إنَِّ ذَلكَِ لَمنِْ  تيِ هِيَ أَحْسَ�نُ السَّ }ادْفَعْ باِلَّ

عَزْمِ الأمُُور{ )الشورى : 43(.

و لنا في رسول الله أسوة حسنة، و نعلم قصة اليهودي الذي كانت هديته اليومية 
لرس�ول الله  كيس�ا من القمامة على باب البيت، فإذا خرج عليه الصلاة والسلام 
ذات يوم و لم يد القمامة علم أن جاره المؤذي منعه مانع، فذهب ليطمئن عليه فإذا هو 

مريض.

يُروى أن مالك بن دينار - رحمه الله تعالى - كان له جار يهودي، فحول اليهودي 
مً�ا، فكانت تدخل منه  مس�تحمه إلى ج�دار البيت الذي في�ه مالك، وكان الجدار متهدِّ
النجاسة، ومالك ينظف البيت كلَّ يوم، ولم يقل شيئًا، وأقام على ذلك مدة وهو صابر 
على الأذى، فضاق صدر اليهودي من كثرة صبره على هذه المش�قة، فقال له: يا مالك، 



405حقيصقجسري   

آذيت�ك كث�يًرا وأنت صاب�ر، ولم تُخبرني، فقال مال�ك: قال رس�ول الله - صلى الله عليه 
ثه(، فندِم اليهودي  وس�لم -: )ما زال جبري�ل يوصيني بالجار؛ حتى ظننت أنه س�يُورِّ

وأسلم.

وق�ال علي بن أبي طالب للعباس: م�ا بقي من كرم إخوانك؟ قال: الإفضال إلى 
الإخوان، وترك أذى الجيران، فانظر كيف عدَّ العباس، ترك أذى الجيران من الكرم.

3- تفقّد الجار، عن الإمام علي : »من حسن الجوار تفقّد الجار«. 

ومن صور حسن الجوار: 

ك�ما في صحي�ح البخ�اري ومس�لم م�ن حدي�ث أبي هري�رة مرفوعًا: )يا نس�اء 
المسلمات، لا تَحقِرن جارة لجارتها ولو فرِسن شاة(.

فرسنُ الشاة هو حافرها، قال الحافظ ابن حجر -: )أي: لا تَحقِرن أن تهدي إلى 
جارتها شيئًا ولو أنا تهدي ما لا يُنتفع به في الغالب(.

والمقص�ود أن يتواص�ل الخير وال�ود والبر بين الجيران، ففي صحيح مس�لم من 
حدي�ث أبي ذر - F - ق�ال رس�ول الله -  -: )يا أب�ا ذر، إذا طبَخت مَرقة، 

فأكثر ماءها، وتعاهَد جيرانك(.

وأَولَى الناس بالإحسان من الجيران، أقربهم منك بابًا؛ ففي البخاري من حديث 
عائشة قالت: )يا رسول الله، إن ل جارين فإلى أيهما أهدي؟ قال -  -: إلى أقربهما 

منك بابًا(.

حقوق الجار: 

ورد عن�وان حق�وق الج�ار في أكثر من حدي�ث، وهي عبارة عن جمل�ة من القيم 
والآداب الرفيع�ة فع�ن رس�ول الله  : »هل ت�درون ما حقّ الجار؟ م�ا تدرون ما 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 406

ح�قّ الج�ار إلاّ قلي�لًا، ألا لا يؤمن بالله واليوم الآخ�ر من لا يؤمن ج�اره بوائقه، وإذا 
استقرضه أن يقرضه، وإذا أصابه خير هناّه، وإذا أصابه شّر عزّاه، ولا يستطيل عليه في 
البناء يحجب عنه الريح إلاّ بإذنه، وإذا اشترى فاكهة فليهد له، وإن لم يهدِ له فليدخلها 

سّراً ولا يعطي صبيانه منه الشيء يغايظون صبيانه«.

 وفي رسالة الحقوق قال الإمام زين العابدين ، أمّا حقّ جارك: 

1- فحفظه غائبًا، حفظ شخصه، حفظ منزله، حفظ شرفه وسمعته. 

2- وإكرامه ش�اهدًا، إبداء الاحترام، تهنئته بالمناسبات، تقديم هدية له تعظيمه 
وذكر جمال سيرته.

3- ونصرته إذا كان مظلومًا دفع الرر عنه وكل شر وبلية ونصرته على أعدائه. 

4- ولا تتتّبع له عورة، فإن علمت عليه سوءً سترت عليه، ولا تطلب له وعورة 
فلا تتجس�س عليه ولا تتطلب ما س�تر الله عليه، قال رس�ول الله  من ستر مسلما 

ستره الله يوم القيامة.

في حديث آخر »ولا تبحث له عن سوءة لتعرفها، فإن عرفتها منه عن غير إرادة 
منك ولا تكلّف، كنت لما علمت حصناً حصيناً وس�تًرا وستيًرا، لو بحثت عنه ضميًراً 

لم تصل إليه لإنطوائه عليه«.

وما ابلغ قول الشاعر، مسكين الدارمي: 
واح�����دز ال�ج�ار  ون�����ار  ال�ق�درن�����اري  ي�ن�زل  ق�ب�لي  وإل�يه 
أج��������اوره ل��ي  ج�����ارا  ض��إ  س��ت�إم��ا  ل�باب�ه  ي�ك�ون  لا  أن 
ب��إزت ج��اري��ي  م��ا  إذا  ح��ت��ى ي����واري ج��اري��ي ال��د��درأع��ب��ى 

وقول آخر: 
ج��اري ح��إم��ة  وأن���ت  حلي  وح��ق��ي��ق ع��ل��ي ح��م��ظ ال��ج��وارأن��ت 



407حقيصقجسري   

ع�ن�نس ي�غ�ن�بي إني قل�ج�سري ح��سف��ظ��سيق��ل��ب��غ��ن��بيوصلأس�����إصرإني
س�ت�إ قل�ب�سبي ك��سني إني أيسق ي س��ت��سررسي ي��غ��ن��إي ي��ق�� ي ألي ر��س��ب��لي

وقال في ذلك عنترة بن شداد: 
جسري  ق ي يمتي إني طإف ي رثوصهسوأغ��ضي ج��سري�� ي خ����وصريي ح��ت��ىي

5- وإن علمت أنّه يقبل نصيحتك نصحته فيما بينك وبينه.

6- ولا تُس�لِمهُ عند ش�ديدة »أي ان تس�اعده وتقف معه عند المصائب والبلايا 
فإن�ا من محاس�ن الأخلاق، فقد ورد عن رس�ول الله  من س�مع مناديا ينادي يا 
للمس�لمين فلم يبه فقد خرج من ملة الإس�لام«لا أن يسلمه عند الشدائد والمصائب 

فإنا من الأخلاق المذمومة. 

7- وتقبل أو تقيل عثرته »فإن جائت وتقبل أي تعفو عن خطئه وسقطته وعثرته 
وت�رضى عن�ه وإن جائت بمعنى تقيل أي تصفح عنه وتترك ذنْبَه، أنضه من س�قطته، 
ساعده في محنته« وقولنا أقال البيعَ: فَسَخَهُ، نكثه من أقال نادمًا أقاله اللهُ من نار جهنَّم: 
وافق�ه على نقض البيع وأجابه إليه. وق�د ورد هذا المعنى في دعاء الإفتتاح فكم يا الهي 

من كربة قد فرجتها، وهموم قد كشفتها، وعثرة قد أقلتها، ورحمة قد نشرتها.

8- وتغفر ذنبه وتعاشره معاشرة كريمة من حق الجار ان يعيش مع جاره بترفع 
واباء فإذا اساء له او تجاوز حقه، وإذا زل في مقام او عثر في حديث فليصفح عنه ويعفو 
ويحلم عليه حتى يرجع الى رش�ده ويعود ع�ن ضلاله وبعبارة موجزة يعاشره معاشرة 

كريمة في كل الأمور.

9- ولا تدخر حلم�ك عنه إذا جهل عليك«صفتان واحدة محمودة وهي الحلم 
والتي يب أن يتصف بها كل إنس�ان لأنا تدل على س�عة العقل وسعة الصدر وضبط 
النفس، وهي من صفات الأنبياء والصالحين، قال الإمام علي زين العابدين  »انه 
ليعجبن�ي الرجل أن يدركه حلمه عند غضبه«، أما الصفة الأخرى فهي صفة مذمومة 



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 408

وهي الغضب وهي ضد الحلم ولا يخفى على القارئ ما لهذه الصفة من مفاسد اجتماعية 
ويكفي قول رسول الله  »الغضب يفسد الإيمان كما يفسد الخل العسل«. 

فع�لى الج�ار ان يحلم وأن لا يغضب على ج�اره إن رأى منه جهلا أو تجاوزا وأن 
يعفو عنه.

قال الشاعر: 
مع�اي�ب�ا أي�أني  إذ  لج�اري  بب�اطلأق��ول  م�دلا  أو  ب�ح�ق  م�دلا 
مجاور وأن��ت  خيإي  ي ل  لم  بواصلإذا  إل��ي��ك  ش��إي  فبا  إل��ي��ك 

10- وترد عنه لس�ان الش�تيمة وتبطل في�ه كيد حام�ل النصيحة«وهي النصرة 
إذا س�مع عليه مقالة س�وء، فإن الله يكره أن يس�تمع الى قوم ينوش�ون جارهم بالسوء 
وفسق اللسان وهو عنهم راض، أو ان يزدريه احد بنقص أو شتيمة، وإنما تدل خصلة 
الشتم عن سوء الخلق وقلة الحياء والتربية فعن إمامنا الكاظم  وقد سمع رجلين 

يتسابان«البادي منهما أظلم، ووزره ووزر صاحبه عليه ما لم يعتذر الى المظلوم.

كما انك لا ترضى بش�تم جارك والنيل منه بس�وء الكلام ايضا يب عليك أن لا 
تقبل فيه كيد كائد او مكر ماكر أو نميمة نام، فعن رسول الله  من كان مسلما فلا 
 : يمكر ولا يخدع، فإني سمعت جبريل يقول: إن المكر والخديعة في النار، ثم قال

ليس منا من غش مسلما، وليس منا من خان مسلما. 

 الجار في دعاء الإمام زين العابدين

لم يكتف امامنا زين العابدين بذكر حقوق الجار في رسالته بل يأصل هذا المفهوم 
ويشدد عليه وها هو يعلمنا  حسن الجوار في دعائه في الصحيفة السجادية قائلًا: 

ناَ  نيِ فِي ج�يَرانِي وَمَ�وَالَِّ وَالْعَ�ارِفيَِن بحَقِّ د وَآلِ��هِ وَتَ�وَلَّ )أللَّهُ�مَّ صَ�لِّ عَ�لَى مُحمََّ
قْهُمْ لاقَامَةِ سُ�نَّتكَِ وَالاخَْذِ بمَِحَاسِنِ أَدَبكَِ  وَالْمُنَ�ابذِِينَ لِاعْدَائِناَ بأَِفْضَلِ وَلايََتكَِ، وَوَفِّ



409حقيصقجسري   

تهِِمْ، وَعِيَادَةِ مَرِيضِهِمْ، وَهِ�دَايَةِ مُسْتَ�رْشِدِهِمْ، وَمُناَصَحَةِ  فِي إرْفَاقِ ضَعِيفِهِمْ، وَسَدِّ خَلَّ
ةِ مَظْلُومِهِمْ،  ارِهِمْ، وَسَ�تْرِ عَوْرَاتِهِمْ، وَنُصْرَ دِ قَ�ادِمِهِمْ، وَكِتْمَانِ أَسْرَ مُسْتَشِ�يِرهِمْ، وَتَعَهُّ
�دَةِ وَالِافْضَ��الِ، وَإعْطَآءِ مَ�ا يَِبُ  وَحُسْ�نِ مُوَاسَ�اتِهِمْ باِلْمَاعُونِ، وَالْعَ�وْدِ عَلَيْهِمْ بِ�الْجِ
�ؤالِ واجْعَلْنيِ اللَّهُمَّ أَجْزِي باِلاحْسَ�انِ مُسِيْئَهُمْ، الى ان يقول : وَاجْعَلْ لِ  لَهمُْ قَبْلَ السُّ
ي، وَمَعْرِفَةً بفَِضْلِي، حَتَّى يَسْ�عَدُوا بِي  ةً فِي حَقِّ أَوْفَ الْحُظُوظِ فيِمَا عِندَْهُمْ، وَزِدْهُمْ بَصِيْرَ

وَأَسْعَدَ بِهِمْ آمِيَن رَبَّ الْعَالَميَِن(. 

وأخيًرا إنّ أهمّ جيرة وأعظمها هي جيرة الكمال المطلق غيرالمحدود بمكان ولا 
زم�ان، وإنّ�ما جيرته في جنةّ الرض�وان، ففي الحديث عن الرس�ول الأكرم : »إذا 
كان ي�ومُ القيام�ة جمع الله الخلائق في صعيد واح�د، وينادي منادٍ من عند الله، أين أهل 
الص�بر؟ ث�مّ ينادي منادٍ آخر، أين أه�ل الفضل؟ ثمّ ينادي منادٍ م�ن عند الله عزّ وجل 
م، فيقول: أين ج�يرانُ الله جلّ جلال�ه في داره؟ فيقوم  يُس�مِعُ آخرَه�م كما يُس�مِعُ أولهَّ
عنقٌُ من الناس، فتستقبلُهُم زمرةٌ من الملائكة فيقولون لهم: ماذا كان عملكم في الدنيا 
فصرتم به اليوم جيران الله تعالى في داره؟ فيقولون: كناّ نتحابُّ في الله، ونتباذل في الله، 
ونت�وازر في الله، فين�ادي منادٍ من عن�د الله: صدق عبادي، خلُّوا س�بيلهم لينطلقوا إلى 

جوار الله في الجنةّ بغير حساب«. 

كن�ا نتح�اب في الله ونتباذل في الله ونتوازر في الله، ه�ذه هي الترجمة العملية لهذه 
التعاليم وهذا هو ما يريده منا رسولنا الكريم وأهل بيته الطاهرين.

كلمة ختام : 

قض�ت الحياة المدنية ع�لى كثير من مظاهر الحياة الإجتماعية الإس�لامية الحميدة 
وم�ن ه�ذه المظاه�ر الإجتماعي�ة الس�ائدة في مجتمعاتنا الإس�لامية والتي ب�دأت الحياة 
العصرية تحاصها وتقضي على كثير من محاسنها ما يعرف بحق الجوار وبصلة المجاورة.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 410

حيث كانت علاقات الجيران وصلاتهم وترابطهم تفوق أحياناً صلات القرابة، 
ذلك أن الجوار وتقارب المساكن أدى إلى الإشتراك في المصالح وتبادل المنافع مما زاد من 
ه�ذه الصلة وقواها حتى أن بعض البيوت فتحوا باباً بينهم وبين جيرانم لا يحتاجون 

معه الى استخدام الأبواب الخارجية حتى تحولت بعض البيوت إلى بيت واحد.

وكان الج�يران يس�تعينون بجيران�م ع�لى قضاء كثير م�ن الحوائج وس�د ما قد 
يحتاج�ون إلي�ه من ضرورات الحياة، ول�ذا كان رب الأسرة لا يقلق من تغيبه عن أهله 

أو تأخره عنهم طالما رزق بجار يقوم مقامه ويسد عند غيابه حاجة أهله.

لكن المجتمع العصري أطفأ هذه الش�علة وقض على هذه المظاهر أو كاد بحجة 
اس�تغناء الناس وانش�غالهم حتى انك لتجد بعض الجيران لا يعرف جاره وقد جاوره 

سنوات.



مصادر ومراجع البحث

1 -يصخا يآليمبم، موسى سبتي.

2 - صلأابيصلممإا، لأبي عبدالله محمد بن اسماعيل البخاري.

3 - صلمجسق�عيصقس�ننةيفييرنسا�بيور سئ�بيصق �ترزيصقنبوخ�ة، تألي�ف الُمجتهِ�د 
الأكبرالسيّد محسن الأمين .

 ومصائب العترة النبويّة الجزء الرابع الطّبعة الخامسة – 1974م.

4 -يصزرسليصقسجسايجهسايوأمسا،  الدكتور حسين الحاج حسن.

5 - صزرسلي ختيصق سيمخت، مختار الأسدي »مركز الرساله«.

6 - صزرسلي ختيصق سيمخت،  المجمع العالمي لأهل البيت.

7 -يصزنمس يفييسبنليصلله، عزالدين بحر العلوم.

8 - صقكشكوليصلجإي، العلامة الشيخ باقر بوخمسين.

9 - صللهيختجلىيفييع�يصق لم، نخبة من العلماء الأمريكيين / ترجمة الدكتور 

 الدمرداش عبد المجيد سرحان.

10 - صلأثإيصلخسقميفييحقيصقوقميعلىيصقوصقم، للسيد علي بن الحسين العلوي.

11 - صقطبيمإصبيصزخمان، الدكتور خالص جلبي كنجو.



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 412

12 - ال حيمة السجااية، الإمام زبن العابدين.

13 - اسار ال از، الحاج ميرزا جواد الملكي التبريزي.

14 - أعمال شعإية، ديوان جاسم الصحيح.

15 - جامع السعااات، للعلامة محمد مهدي الناراقي / ج1.

16 - ايوان ازمام علي، شرح الدكتور يوسف فرحات.

17 - حقوق ازنسان، د. كمال سعدي مصطفى.

18 - حكم واسار الحج، العلامة الشيخ حسين العايش.

19 - طإيقك الى ال حة والسعااز، د.كليفورد.ر. اندرسون«ترجمة شاكر 

 خليل نصار.

20 - كتاب ال از، للسيد ابي القاسم الخوئي.

21 - كيف يكسب الأصدقاء، محمد الحيدري.

22 - لماذا نقدس القإآن، العلامة الشيخ باقر بوخمسين.

23 - مكارم الأخاق، رضي الدين الطبرسي.

24 - منهاج ال الحن، آية الله لسيد ابي القاسم الخوئي جزء العبادات.

25 - نهج الباغه، الإمام علي.

26 - س�جع الح�مام في حكم ازم�ام امير المؤمنن علي، علي الجن�دي/ محمد ابو 
الفضل ابراهيم / 

 الإمام أمير المؤمنين، محمد يوسف المحجوب.

27 - سيرز الأئبة الأطهار، الشهيد مرتض المطهري.

28 - عبااات ازسام،  آية الله السيد محمد حسن الشيرازي.



413ر ساريورإصجعيصقبحث   

29 -يفلسمةيصلحج،  محمد الصدر.

30 - صازيصق سرفن، للإمام آية الله الخميني.

31 - رسسقةيصلحقو ، عباس علي الموسوي.

32 -يرسسقةيصلحقو يقلإرسلي ختيصق سيمخت، الشيخ نعيم قاسم.

33 - شرحيرسسقةيصلحقو ، السيد حسن القبانجي النجفي.

34 - شرحيرسسقةيصلحقو ، آية الله الشيخ محمد حسن الرمزي الطبسي.

35 - شرحيرسسقةيصلحقو ، العلامة الساعدي.

36 -يتفيصق قول، الحسن بن علي بن شعبة الحراني.

37 - غإريصلحكميوارريصقكلم، عبد الواحد الآمدي التميمي.

38 –يصلمنزصنيفيييمسيريصققإآن، للعلامة السيد محمد حسين الطباطبائي.

39 – روصاعيصقكتروننهي:ي-

-يصلحقو يصزجتماعنةيفييصزسال،  مركز الرساله.

-يصلمنقبيصققإآني.

- يسبيرتيلايخنبغ يمسقستهيور سحبته، مركز سيد الشهداء للبحوث الإسلامية.

- رواعيصقمرريصقسننه.

-يرواعيصنميصقموصئم.

- وخكنبنمخسيصلموسوعةيصلحإز.





المحتويات

إهمصء......................................................................... 5
تخبنعيا نمزيصقمإ ا يفييصزرسلي ختيصق سيمخت................................. 7
15 .............................................................. رقمرةيصقكتسب
20 ............................... أولاً: الإنحراف الثقافي: وقد حدث عن طريق 
ثانياً: الإنحراف الأخلاقي ................................................... 21
23 ..................................................................... حقيصلله
26 ................................................................ معرفة النفس
31 .......................................... العبادة التعاملية والعبادة الشعائرية 
33 ....................................................... العبادة في أدق تعريفها
35 .............................................................. صللهيصقذيين إفه
35 ........................................................ الماء يروي لك القصة
39 .............................................................. صللهيصقذيين إفه
41 .............................................................. الله الذي نعرفه
الله والكون المعقد............................................................ 41
45 ................................................................. حقيصقنمعي
حق النفس .................................................................. 46
47 ........................................... -  تعريف )النفس( عند ملا صدرا
تزكية النفس:................................................................ 51
57 ................................................................. حقيصقلسسني



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 416

58 ................................................................. حق اللسان 
60 ................................................................ أجزاء اللسان
سطوح اللسان............................................................... 60
عضلات اللسان............................................................. 61
61 .................................................... الدورة الدموية في اللسان
62 ............................................................. أعصاب اللسان
63 ............................................................... وظيفة اللسان
66 ................................................................ حفظ اللسان 
آفات اللسان................................................................. 68
73 ................................................................. حق السبع 
حق السمع .................................................................. 74
75 ............................................... حاسة السمع في القرآن الكريم
مقدمة : ..................................................................... 76
77 ..................................................... السمع في القرآن الكريم 
78 ................................................................. أهمية السمع
79 ................................................. نشأة حاسة السمع وتطورها
قصور الأذن البشرية......................................................... 81
حاسة السمع أثناء النوم...................................................... 83
حق الب� .................................................................. 87
حق البصر................................................................... 88
90 ................................................................. تركيبة العين
101 .............................................................. حق الإجلن
حق الرجلين............................................................... 102
تركيبة رجل الإنسان....................................................... 103
106 .................................................................. الوظيفة:
الهيكل العظمي للقدم...................................................... 109
109 .............................................................. أقواس القدم

     



417صقبحتوخست   

110 ....................................................... الأربطة والعضلات
110 ........................................................... القدم وأمراضها
113 .................................................................. حقيصقنمي
114 .................................................................. حق اليد 
الإنفاق.................................................................... 118
118 .............................................................. قرض الحسنة
118 ......................................................... الترحم على الأيتام
118 ..................................................................... التقتير
119 .............................................................. طلب الحلال
121 ................................................................ حقيصقبطتي
122 ................................................................ حق البطن 
127 ................................................................ حقيصقمإجي
حق الفرج................................................................. 128
حقيصق ازي............................................................... 131
ما سر كون رجل مثل علي كله إيمان......................................... 131
132 ............................................................... حق الصلاة 
141 ............................................................... حقيصق ولي
143 ...............................................................  حق الصوم 
حقيصلحجي................................................................. 147
حق الحج.................................................................. 150
المصالح الخاصة لأعمال الحج............................................... 154
157 .............................................................. حقيصق ماةي
حق الصدقة ............................................................... 160
165 ................................................................ حقيصلميي
166 ................................................................  حجّه
حق الهدي................................................................. 168
168 ................................................ 1- الأبعاد الروحية للهدي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 418

170 ...........................................      2- الهدي في بعده الإجتماعي
حق سائسك بالسلطان .................................................... 173
موقف الإمام زين العابدين من أعوان الظلمة............................... 173
175 .................................................... حق سائسك بالسلطان 
ح�ق س�ائ�س�ك بال�ع�ل�م أو ح�ق ال�بع�ل�م .............................. 181
183 .............................. ح�ق س�ائ�س�ك بال�ع�ل�م أو ح�ق ال�مع�ل�م
حق المالك ................................................................ 189
190 ....................................................... حق سائسك بالملك 
سير الاستعباد في التاريخ................................................... 191
192 ....................................................... أولا: أسباب الرق: 
194 ................................................ ثانيا: سياسة معاملة الأرقاء
196 ............................................ ثالثا: واخيرا سبل تحرير الأرقاء
حق الإعية بالسلطان ...................................................... 199
موقف الإمام زين العابدين من الظالمين..................................... 199
201 .................................................. الموقف من أعوان الظلمة
204 ......................................................  حق الرعية بالسلطان 
حق الإعية بالعلم ......................................................... 209
209 ......................................... مكانة الإمام زين العابدين العلمية
211 ......................................................... حق الرعية بالعلم 
217 .............................................................. حق الزوجة 
حق الزوجة ............................................................... 218
حقوق الزوجة في السنةّ النبوية ............................................. 221
223 .................................... حقوق الزوجة في فكر أهل البيت
224 ............................................ أن يتعاهد الزوج زوجته بالهدية
225 .................................... الهدية من الزوج مما يزيد في عفة الزوجة
225 ........................................................ الإسراع في التهادي
الوصية.................................................................... 227



419صقبحتوخست   

228 ...........................      وختاما مع وصية رسول الله  حيث يقول
229 .................................................. حقيصقإعنةييبلكيصقنبني
     التربية العالية والخلق الرفيع............................................. 229
     حق الرعية بملك اليمين ................................................ 230
237 .................................................................. حقيصلأل
238 ...............................................................      حق الأم 
248 .....................................................      »في ذكرى الرحيل«
     ومن الصور الرائعة ببر الوالدين......................................... 248
249 .......................................................      فضل بر الوالدين
     مظاهر عقوق الوالدين.................................................. 250
253 ................................................................ حقيصلأبي
254 ............................................... أخلاقه وأدبه  مع أبويه
حق الأب ................................................................. 255
265 ................................................................ حقيصقوقمي
266 ................................................................. حق الولد 
1- تعليم المهارات......................................................... 269
269 ............................................... 2- اسم حسن وأدب حسن
3- تعليم القرآن والعقيدة الصّحيحة....................................... 269
269 .......................................................... 4- علِّمه الصّلاة
270 ....................................................... 5- حقّ قبل الولادة
270 .......................................................... 6- أعنه على برّك
270 .............................................................. 7- برّ بولدك
273 ........................................... أولاً: حق الولد في الاسم الحَسَن
274 ................................................ ثانياً: حق التأديب والتعليم
حقُّ العدلِ والُمسَاواة: ...................................................... 277
279 ..................................................... نماذج من وصايا الآباء
281 ................................................................. حقيصلأخي



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 420

283 ................................................................. حق الأخ 
283 ............................................ ة في اللغة ة، الأخوَّ مفهوم الأخوَّ
أولا: أخوة النسب......................................................... 285
ثانيا : أخوة الدين.......................................................... 287
حق المنعم على مولاه....................................................... 295
حق المنعم على مولاه....................................................... 296
297 ............................................................... الجزء الأول
النظام الإسلامي والرق.................................................... 297
تعريف الشكر في اللغة..................................................... 303
304 ...................................................... الشكر في الاصطلاح
306 ............................................................... مبنى الشكر
309 ............................................................... حق مولاك 
حق مولاك ................................................................ 310
313 ............................................ 1- الحق في الإكرام والتكريم : 
314 .............................................. 2- الحق في العناية والرعاية: 
315 ........................................... 3- الحق في الاحترام والتبجيل: 
315 .............................................. 4- الحق في التربية والتعليم: 
316 ............................ 5 – بعض الوصايا التي تختص بالمعاملة الطيبة: 
319 .......................................................... حق ذي المعإوف
320 .......................................................... حق ذي المعروف
 مقدمة في المعروف......................................................... 321
322 ...................................................... مكانة المعروف وأهله
324 ............................................................. أنواع المعروف
326 ............................................................ صور الإحْسَان
327 .................................................. 1- الإحْسَان في عبادة الله
2- الإحْسَان إلى الوالدين.................................................. 328
328 ..................................................... 3- الإحْسَان إلى الجار



421صقبحتوخست   

329 ....................................... 4- الإحْسَان إلى اليتامى والمساكين: 
329 ...................................... 5- الإحسان في المعاملات التجارية: 
330 .................................................. 6- الإحْسَان إلى المسيء: 
7- الإحْسَان في الكلام: ................................................... 331
331 .................................................. 8- الإحْسَان في الجدال: 
331 ................................................. 9- الإحْسَان إلى الحيوان: 
332 ....................................................... الإحسان في الشعر: 
333 ........................................................... »ومن المعروف«
335 ............................................. أولاً: خصائص وصفات ذاتية
338 .................................. ثانيا : خصائص وصفات عملية وسلوكية
342 ................................................. حقوق صاحب المعروف: 
345 ................................................................ حقيصلُمؤذني
الله اكبر.................................................................... 345
347 .............................................................. »حق المؤذن«
353 .............................................. فضل الآذان والمؤذن وفوائده 
356 .......................................................... متى شرع الأذان 
358 .................................................... شروط الأذان والإقامة 
حق إمام الجماعة ........................................................... 361
361 ...................................................... صق ازييإهبيصقطغسز
حق إمام الجماعة ........................................................... 362
363 ........................................................ أولا: صلاة الجماعة
367 ....................................................... ثانيا: صلاة الجمعة: 
372 ............................................. صلاة الجمعة في السنة النبوية: 
374 ............................................ فتاوى العلماء في صلاة الجمعة: 
حقيصلجلنع............................................................... 379
380 ............................................................... حق الجليس
المجالس................................................................... 382



رحلة حقوقية في رسالة الحقوق للإمام زين العابدين/ ج1 422

385 ................................................................ من نجالس
آداب المجالس والجلوس................................................... 388
393 ............................................................ حقوق الجليس
حق الجار ................................................................. 395
حق الجار.................................................................. 397
تعريف الجار............................................................... 398
399 ........................................................ ثانيًا: أنواع الجيران 
حسن الجوار............................................................... 400
400 .............................................................. الجار الصالح
401 .............................................................. • منزلة الجار
402 ..................................... والنبي  الجار وصيّة جبرئيل
الجار كالنفس وبحرمة الأمّ................................................. 402
كيف نحسن إلى الجار؟..................................................... 403
403 ............................................................ 1- كفّ الأذى
404 ...................................................... 2- الصبر على الأذى
404 ......................................... نماذج مضيئة للصبر على أذى الجار
ومن صور حسن الجوار.................................................... 405
405 ............................................................... حقوق الجار
408 .................................... الجار في دعاء الإمام زين العابدين
409 .............................................................. كلبة ختام : 
411 ................................................... م اار ومإاجع البحث






